

**الفزعة الإماراتية:** إرث حضار*ىء* أصيل

> الناقة في ثقافة ... الأمثال الشعبية الإماراتية

«غيث» فزعة إماراتية تجبر خاطر الإنسانية

ذكريات زمن البدايات: **مشاهد من الإعلام البترولي** 

> فاكهة البيان **الشاعر ربيّع بن ياقوت**

> البحر وشعراء الإمارات

رحلة الملوك إلهـ افتتاح قناة السويس 1869

لوز الإمارات بشارة القيظ



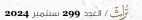
# الغزعة: روح التكاتف في مجتمع الإمارات

تعتبر «الفزعة» قيمة أساسية نبيلة متجذرة في المجتمع الإماراتي عبر العصور، حيث تُعبّر عن روح التعاون والتضامن الاجتماعي الذي كان ولا يزال جزءاً أساسياً من هوية الشعب الإماراتي. كما تمثل دوراً تطوعياً يعكس التلاحم المجتمعي ويسهم في تماسك المجتمع وقوة ترابطه في مختلف الظروف والمواقف عادية كانت أم استثنائية.

ويتجلى مفهوم الفزعة وأهميتها في الاستجابة الفورية لنداء المساعدة، مما يجسد شكلاً من أشكال التضامن المتبادل بين أفراد المجتمع. وقديماً، لعبت الفزعة دوراً حيوياً في تعزيز الأمن والاستقرار في المجتمعات على مختلف بيئاتها، حيث يتكاتف الأفراد لمواجهة التحديات المشتركة، سواء كانت طبيعية مثل الفيضانات والجفاف، أو اجتماعية مثل الحروب والصراعات، الأمر الذي يعكس قيم النخوة والمروءة والإغاثة التي تتجسد في الاستجابة الفورية لنداء المساعدة. وتكمن أهمية الفزعة في قدرة المجتمع على التكاتف والتعاون لحل المشكلات وتحقيق الأهداف المشتركة، وهي قيمة تتجاوز الجوانب المادية لتشمل الدعم النفسي والعاطفي، مما يعزز أواصر المحبة والتآخي بين الناس. ويحفل تاريخ دولة الإمارات العربية المتحدة بالعديد من الأمثلة على الفزعة التي أظهرها الآباء والأجداد، ما جعلهم حماة للوطن في الجوانب الأمنية والاجتماعية.

وفي المجتمع الإماراتي المعاصر، تظل قيمة الفزعة وثقافة التطوع حاضرة وبقوة، مجسدة روح العطاء من دون مقابل. وتعكس هذه الثقافة التزام الأفراد تجاه مجتمعهم، وقد تطورت بشكل ملحوظ لتصبح جزءاً لا يتجزأ من الحياة اليومية للمواطنين والمقيمين على حرٍ سواء. وتتجلى هذه القيم من خلال العديد من المبادرات والمشاريع التي تنظمها المؤسسات والجهات الرسمية، وتشمل حملات تطوعية تسهم في مختلف المجالات، مثل: التعليم، والصحة، والبيئة. ومن أبرز الأمثلة على ذلك برنامج «تكاتف»، الذي يهدف إلى تشجيع الشباب على المشاركة في الأنشطة التطوعية والمساهمة في التنمية المجتمعية؛ وحملات «إمارات الخير» التي تنظمها مختلف المؤسسات الخيرية في دولة الإمارات العربية المتحدة، وتهدف إلى تقديم المساعدة للفئات المحتاجة داخل الدولة وخارجها. كما تتجلى الفزعة والتطوع بوضوح في استجابة المجتمع الإماراتي للكوارث الطبيعية والأزمات الإنسانية، مثل حملات الإغاثة للمتضرين من الزلازل والفيضانات في الدول الأخرى. وتعكس هذه الجهود مدى وعي الأفراد بأهمية العمل الجماعي وروح التضامن. ونظراً لأهمية قيمة الفزعة في تراث دولة الإمارات العربية المتحدة واستمرار تجلياتها في المجتمع الإماراتي المعاصر، ومساهمتها في إثراء الهوية الوطنية وتعزيز روح العطاء والتكاتف بين الأجيال المختلفة، جاء اختيارنا لهذا الموضوع ليكون عنواناً لملف العدد، وكلنا أمل بأن تستمتعوا بموضوعاته المتنوعة.









torathehc 🕝 🕟 📵 🗅 🕦 www.torath.ae



ارتياد الآفاق

# (رحلة الملوك) إلى افتتاح قناة السويس 1869م

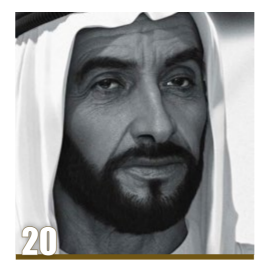
كان افتتاح قناة السويس للملاحة حدثاً عالمياً، وأراد الخديوي الظهور بمظهر العظمة أمام الملوك والأمراء والسفراء، واستدعى سمو الخديوي أيضاً ممثلي الصحافة العالمية، ورجالات العلوم والفنون والتجارة والصناعة، ليشاهدوا احتفالات افتتاح قناة السويس التي لم يسبق لها نظير في العالم في ذلك الوقت، ونجد من بين المدعوين عدداً من السائحين من ألمانيا وروسيا وإسبانيا، وعلماء وفنانين. تطلبت احتفالات افتتاح قناة السويس استعدادات ضخمة وكرّس الخديوي جهوده لتخليد ذكرى إتمام شق خليج السويس، وفتح طريق ملاحي جديد يربط بين الشرق والغرب ... محمد عبد العزيز السقا



سرد الذاكرة

# مشاهد من الإعلام البترولي

إنشاء قسم للإعلام البترولي في الوزارة كان مهمة صعبة؛ إذ لم تكن في المبنى مساحة ولا غرف كافية؛ ففي غرفة واحدة كان يتجمع عدة موظفين، ولم يكن بالإمكان لإدارة الإعلام التي خططت برامجها ونشاطاتها أن تنطلق من مكتب عادي. وقد وجدت الحل المناسب عندما طلبت من معالى الدكتور مانع العتيبة أن أحول جراج سيارته المنفصل عن مبنى الوزارة الرئيس إلى مكتب، ومكتبة، ومكتب للسكرتيرة. وافق معاليه، وخلال أسبوع كان هناك مبنى منفصل عن الوزارة، يحمل لافتة مكتوب عليها «إدارة الإعلام البترولي» ... خليل عيلبوني









## البحر وشعراء الإمارات

بحوث ودراسات

إن البحر باتساعه متنفس للشعراء، وشاطئه أمان واستقرار، وشكوى الشعراء إليه تخفف من وطأة آلامهم وعذاباتهم، وهذا يذكّرنا بشعراء الطبيعة الرومانسيين الأوروبيين - ومعه الصحراء عند الوجدانيين العرب - رمز للأسرار والامتداد والأبد، تتداولهما أحوال من الثورة والهدوء، ومن الكدرة والصفاء ما يمثّل أحوال الناس وتقلّب الوجدان، وفي رحابهما من الجمال والاعتزال ما ينتزع الشاعر من معترك الحياة والناس إلى مجالَى التأمل والاستشراف والذكريات ... قتيبة أحمد المقطرن



جلساء التراث

# «الحلواني.. ثُلاثيَّة الفاطميِّين».. سرد تاریخی مشوق برؤیة عصریة

تَقُودنا الكاتبة المصرية «ريم بسيوني» في روايتها «الحلواني.. ثُلاثيَّة الفاطميّين». إلى جدل الهوية والانتماء، وهذا في سياق غير بعيد عن الحالة العالمية الراهنة، ولكنها لا تذهب بنا بعيداً إلى حيث بداية تشكل القبيلة والشعب والأمة والوطن، أو إلى مولد الحضارات الأولى في مصر، ولو فعلت ذلك لكانت اليوم. دون قصد. تُبْعدنا عن السياق التاريخي الراهن لمصر في بعدها الوطني، وفي أبعادها الأخرى القومية والدينية والعالمية ... خالد عمر بن ققه



رِّأُنِّ / 2024 سبتمبر **2024** 5

محتويات العدد

70 محاورة مع الباب - عبد الفتاح صبري

72 لشبونة: مدينة الضوء وسحر التاريخ - ضياء الدين الحفناوي

77 الظمأ الأنطلوجي للتعبير على لسان الحيوان - لولوة المنصوري

78 غمغمات شاعر - شعر: الدكتور شهاب غانم

87 «ألف ليلة وليلة» والتأثير الثقافي العالمي - حمزة قناوت

96 ضعف الأندلس وانعكاسه على الفنون - نورة طابر المزروعين

109 بيدار اللَّهْجَةِ الإماراتيّة فيما طابق الفصيح

ألفاظُ الحيوان وما دار في فلكه. 2 - محمد فاتح طالح زغل

110 المرأة والأمثال الشعبية: الإرث والتغيّر - مريم سلطان المزروعي 114 لوز الإمارات بشارة القيظ - موزة سيف المطوع

116 زينب قندوز غربال:

تراث المدن العتيقة التونسية - هشام أزكيض

122 فاكهة البيان

الشاعر ربيّع بن ياقوت - مريم النقبي

124 القيظ ومواسم الفرح - خالد صالح ملكاوت

129 الثقافة الدينية في شعر فتاة العرب - وديمة حمود الظاهري

130 خروفة العنود وتحدى الشيخ حمد - فاطمة حمد المزروعات



### أسعار السع

الإمارات العربية المتحدة: 10 دراهم - المملكة العربية السعودية 10 ريالات - الكويت دينار واحد - سلطنة عمان 800 بيسة - مملكة البحرين دينار واحد - اليمن 200 ريال - مصر 5 جنيهات - السودان 250 جنيهاً - لبنان 5000 ليرة - سورية 100 ليرة - المملكة الأردنية الهاشمية ديناران العراق 2500 دينار - فلسطين ديناران - المملكة المغربية 20 درهماً - الجماهيرية الليبية 4 دنانير - الجمهورية التونسية ديناران - بريطانيا 3 جنيهات - سويسرا 7 فرنكات - دول الاتحاد الأوروبي 4 يورو - الولايات المتحدة الأمريكية وكندا 5 دولارات.

ما ورد في هذا العدد يعبر عن آراء الكتاب ولا يعكس بالضرورة آراء هيئة التحرير أو هيئة أبوظبي للتراث



103 تراث النغم

#### عودة إلى الزمن الجميل

يظهر، أوّل ما يظهر، في النصوص البرعميّة للكتابة المسماريّة أو الجداريّة أو على أوراق البردي وغيرها، أعنى هذه النصوص، فيما يسمّى بـ«عصور ما قبل التاريخ»: أنّ قسماً كبيراً من هذه النصوص ليست إلّا بُكائيّاتٍ على ماض يحنّون إليه أقدم من زمنهم. بل إنّ بعض منحوتات الكهوف، ليست إلّا محاولةً لتوثيق بكاءٍ على الأجداد العظماء الّذين لم يأتِ بعدهم مثلهم. ووثّقت حضارات...نصوص مغنّاةٍ تحمل نفس المعني، نصوص كانت تُغنَّى في المعابد، تعتذر لمختلف الآلهة عن تقصير هذا الجيل عمّا كان عليه من سبقهم من بأسِ وقوّة ... مصطفى سعيد



دراسات إماراتية

# الناقة في ثقافة الأمثال الشعبية الإماراتية

يعد حضور الناقة في المثل الشعبي حضوراً بارزاً، فقد استحضرها الإنسان العربي والإماراتيون بالذات في كافة مناحي تجاربهم وعاداتهم وممارساتهم، وضربوا بها المثل في توجيه النصح، والسخرية والطرفة والتعليق على الوقائع، وفي ذكر العديد من الموضوعات، مستغلين صفاتها وطبائعها لتكون لهم رمزاً كنائياً في أمثالهم السائرة من جهة أوصافِها، وأحوالِ هَدْأَتِها، وحَركتِها، وأصَواتِها، بل وألمها، وراحتها، وفرحها، وحزنها. وها نعود لبحث البروفيسور الصاعدي الماتع، الذي أكد فيه أن علاقة العربي بالإبل، عميقة الجذور، بما يجعلها ركنه الركين سلماً وحرباً، حلاً وترحالاً، سعة وضيقاً ... عائشة الغيص

#### الاشتراكات

للأفراد داخل دولة الإمارات: 150 درهماً / للأفراد من خارج الدولة: 200 دولار - للمؤسسات داخل الدولة: 150 درهماً / للمؤسسات خارج الدولة 200 دولار.



### تراثية تقافية منوعة

Abu Dhabi Heritage Authority

> رئيس التحرير شمسة حمد العبد الظاهري

> > الإشراف العام

فاطمة مسعود المنصوري موزة عويص على الدرعي

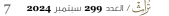
> الإخراج والتنفيذ غادة حجاج

سكرتير إداري وشؤون الكتاب سهی فرج خیر torath@ehcl.ae

> التصوير: - مصطفی شعبان

> > عناوين المجلة

الإدارة والتحرير: الإمارات العربية المتحدة - أبوظبي هاتف: 024092336 - 024456456



10 التطوُّع في الإمارات.. من المفازعة القَبَلية إلى منظومة عصرية - خالد صالح ملكاوي

**الفزعة الإماراتية:** إرث حضار*ي* أصيل

- 16 الفزعة في الإمارات وآفاقها التراثية وصورتها المعاصرة أحمد حسين حميدان
  - 20 الفزعة: إرث حضاري أصيل في حياتنا سرور خليفة الكعبي
- 23 الفزعة الإماراتية: بين الأصالة والقيم في التراث الشعبي أحمد عبد القادر الرفاعي 30 «الفزعة» سنع إماراتي وثقه الشعر النبطي الأمير كمال فرج
- 36 الفزعة الإماراتية.. ملحمة تاريخية ملهمة للأجيال القادمة فاطمة سلطان المزروعي
- 43 الفزعة في الأدب الإماراتي ... كيف وثّق الإبداع موروثاً قيمياً كان دستور القبائل وقانونها نشوة أحمد
  - 46 سوسيولوجيا القيم في المجتمع الإماراتي
  - الفزعة وقيم البطولة والمروءة ونجدة الملهوف
  - رواية «ساحل الانتقام» نموذجاً محمد فاتح صالح زغل
  - 48 ثمرة من ثمار ما زرعه «زايد» رائد العطاء والعمل الإنساني
  - «غيث» فزعة إماراتية تجبر خاطر الإنسانية أماني إبراهيم ياسين
  - 54 الفزعة.. أيقونة الشعب الإماراتي في التلاحم لمواجهة الأزمات خالد بن محمد مبارك القاسمي
    - 58 الفزعة والتطوع من السنع الإماراتي الأصيل محمد نجيب قدورة
    - 62 الفزعة الإماراتية.. أصالة وتراث وتكافل اجتماعي عبد الرزاق الدرباس
      - 66 الطريق نحو التسامح
    - الفزعة الإماراتية وطرائق التطوع على الصعيد العالمي صديق جوهر

# ريت البدو من ناس طيّبين

# الشاعر علي بن رحمة الشامسي

ريـــت البـــدو مـــن نـــــاس طيّبيـــــن

وقلوبهـــم للصاحـــب ؤســاع

لو زرتهم كل ساعة وحين

تسمع بكلمة مرحبا الساع

الضيف لــه معهـــم قوانيــــن

والجارك عادات وسناع

في كــل واجــــب مستعدّيــــن

يــوم الخــــويْ يشـــرى ولا يبــــاع

على السرى والدوب ضارين

ما هم دنيا ولا طماع

تفرح بهرم إن يروك عانين

يـوم الخصيــــم يُبـات مرتــاع

أهـــل الكــرم والجــود باجيـن

والمدح في الطيبين ما ضاع

رابعتہ من ماضی سنین

وعرف ت منهم كل الأوضاع

وصلت وين إما مشتين

وبيت الشعر في راس مطلع

واعـــرف دروب المـــورد منيـــن

ما بين رمل وسيح وقاع

واحيدهـــم للضيـف راعيــن

محروزلي ضافي بلجناع

لوفى الدجا والناس هيعين

ضيانهـــم تسفرفــي لبقـــاع

والبـــن واصـــوات الفناجيـــن

تسمع لهام البعد قرقاع

وصوت الحوار وحنة الهين

والدار خصب وموسم فقاع

القصيدة للشاعر علي بن رحمة الشامسي (1930 - 2006)، وهو من مؤسسي برنامج «في أحضان البادية» الذي كان يبث عبر إذاعة صوت الساحل في الشارقة، و«مجلس شعراء القبائل» في تلفزيون دبي أيضاً. يتميز شعره بسهولة الألفاظ وجزالتها، وقد تناول في أعماله جميع أغراض الشعر النبطي. وفي هذه القصيدة، يمدح الشاعر حياة البدو والبادية، ويصف خصالهم؛ فهم أهل كرم وجود، وقناعة، وعزة نفس، يمتازون باتساع قلوبهم، ويرحبون بالضيوف، ويحرصون على أداء الواجب في السراء والضراء.

# التطوِّع في الإمارات..

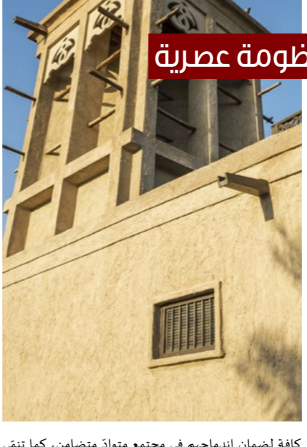
# من المفازعة القُبَلية إلى منظومة عصرية

# 🥸 خالد صالح ملكاوي

رافق العمل التطوعي مجتمع الإمارات منذ قديم الزمان، إذ هو جزء أصيل من تراث هذا المجتمع وإرثه الحضاري، حيث ورثت القبائل الإماراتية، شأنها شأن مختلف القبائل العربية التي عاصرتها أو سبقتها، ثقافة تقوم على قيم الفزعة والتكافل والتعاضد، وعلى الدفاع عن الإنسان وتأكيد حقوقه المشروعة، كما التزمت هذه القبائل بدين حنيف كرَّم الإنسان واحترم حقوقه وإنسانيته ونشَر مبادئ العدل والمساواة، ما هيًّأ لقيام مؤسسات تنظم العمل التطوعي، وتشكل نواة لمنظومة عصرية للعمل التطوعي القائم على التخصصية والنوعية جعلت هذا الميدان في الإمارات يأخذ مكانة عالمية متقدمة في خدمة التنمية والسلام في العالم أجمع. فالفزعة والتطوع من القيم الأساسية في تاريخ الإمارات، إذ إن بُنية مجتمع الإمارات قائمة على التكافل وطبيعية لقيام مؤسسات رسمية ترعى قيم الفزعة وكوامن بذارها، وتنظم العمل التطوعي وتدعم عدداً من فئات المجتمع، ثم جاءت فيما بعد أشكال تنظيمية جعلت من العمل التطوعى أكثر فاعلية وتأثيراً وذلك بتوزيع أدواره واختصاصاته، فقامت مختلف المؤسسات والجمعيات التي تدعم كل منها قطاعاً بعينه من قطاعات المجتمع وفئاته وشرائحه.

#### حسّ مشترك بالمسؤولية الاجتماعية

وتعكس الصلات الاجتماعية القوية والحيوية واقعها في نسيج المجتمع الإماراتي تماسكاً وحيوية، وتجسّد معاني الترابط بين المواطنين بروح يسودها الود والانفتاح تجاه الجميع، فيسهم الإماراتيون في المشهد الاجتماعي النشط الذي يوفّر الحيوية للمجتمعات المحلية، بتكافلهم واحتضانهم الفئات



والتعاون منذ ما قبل اكتشاف النفط، فكانت البيئة مهيأة كافة لضمان اندماجهم في مجتمع متوادٍّ متضامن، كما تنمّى المبادرات الأصيلة والأعمال الخيرية والأنشطة التطوعية حسّاً مشتركاً بالوعى والمسؤولية الاجتماعية، وتعزز قيم العدل والمساواة وروح التضامن في ثقافة المجتمع.

فقد اتَّسم المجتمع الإماراتي خلال مرحلة ما قبل اكتشاف النفط وبناء مؤسسات الدولة الحديثة، بتكوين اجتماعي ذي طابع قبلي مرتبط بحياة البداوة والصحراء، وما ارتبط بذلك من الكفاف الاقتصادي وندرة الموارد، حيث كانت تسود المجتمع السمات التقليدية مثل سيطرة العلاقات القبلية، والسلطة الأبوية، والخضوع التام لسلطة العادات والتقاليد. ولقد أفضت هذه السمات إلى أن تصبح القبيلة بمنزلة محور ارتكاز التكوين الاجتماعي الاقتصادي برمته، بل كانت القبيلة تمثل مجتمعاً مدنياً قائماً بذاته، فهي التي تدافع عن مصالح أفرادها، وتحقق لهم الترابط والتضامن الذي كان يتخذ صيغة المفازعة الاجتماعية والسياسية.



غير أن هذا التكوين الاجتماعي الاقتصادي ذي الطابع القبلي مرَّ بتغيرات جذرية بعد اكتشاف النفط والانتقال من اقتصاد الندرة إلى اقتصاد الوفرة، وما واكب ذلك من ثورة تحديثية طالت البنى الاقتصادية والاجتماعية والثقافية كافة، حيث قاد ذلك إلى الانتقال من مرحلة القبيلة إلى مرحلة الدولة الحديثة ذات المؤسسات، وما ترتب على ذلك من تفكيك مؤسسات المجتمع التقليدي، وبناء مؤسسات الدولة الحديثة، وبروز الدور المحوري للدولة في عمليات التحول الاجتماعي والاقتصادي والسياسي، فيما أفضت مجمل التغيرات التي

> لقد استمر عمل الخير والتكافل الاجتماعي يمثل ركناً ركيناً من دعائم المجتمع الإماراتي، وهو الذي ساعد الإماراتيين على الاستمرار والصمود في وجه الصعاب التي واجهتهم قبل اكتشاف النفط والتنعّم بعائداته، وقد كرَّست القيادة هذه الروح الإنسانية في سياساتها ونهج حكمها، وعبر اتصالها وتواصلها مع أبناء شعبها، ومن خلال دواوينها المفتوحة لمساعدة كل محتاج أو ملهوف. وقصة بناء فلج الصاروج في العين الذي كلف الكثير من الجهد والوقت تشهد على واحدة من صور الفزعة المجتمعية، حين هبَّ الأهالي وعلى رأسهم المغفور له - بإذن الله تعالى - الشيخ زايد بن سلطان آل نهيان - طيّب الله ثراه - للمساعدة في المشروع الذي بدأ العمل فيه منذ عام 1948م، واستغرق بناؤه نحو 18 عاماً من الجهد الشاق والعمل المستمر. وتطورت هذه الروح مع تطور المجتمع والدولة ونموهما لتصبح شبكة واسعة ثرية التنوع والخبرة من

> واكبت هذه الثورة التحديثية إلى قيام وازدهار المنظمات التي

تشكّل أساس المجتمع المدنى الذي عماده التطوع.



مؤسسات وجمعيات خيرية وأهلية ومشتركة، تنظم وترعى تلك الروح التي زادت رسوخاً كلما زادت هذه الدولة تقدماً وازدهاراً. وتساوى في حمل هذه الرسالة الإنسانية الخيّرة كل من المؤسسات الحكومية ومنظمات المجتمع المدني، والمبادرات الأهلية من أبناء هذا الوطن، حتى غدت الإمارات دولة العطاء التي تفزع لكل مستنجد، وتمد يد العون والمساعدة إلى مختلف أرجاء المعمورة.





#### موروث عريق

يلحظ المتتبع لتاريخ العمل التطوعي والخيري والإنساني في الحضارة العربية والإسلامية أن العمل الأهلى غير الحكومي لم يكن غريباً عن المجتمعات العربية والإسلامية، فقد عرف العرب قبل الإسلام أشكالاً مبكّرة للتجمعات الأهلية غير الحكومية من خلال ظاهرة التجمع الخيري التي كانت تأخذ أشكالاً متنوعة، فرأينا لديهم صوراً متعددة للإحسان والرعاية، ومنها: رعاية اليتيم، إذ أقاموا بيوت الأيتام لكل من فقد والده أو توفي أو قُتل في حرب، وكان أشهرها بيت أيتام غطفان. ومع مجيء الإسلام، أسس القرآن الكريم للعمل الإنساني والخيري في آيات عدة، وركز الإسلام على أن العمل الصالح والإحسان فيهما فائدة للذات وفائدة للناس. وفي ذلك يقول المولى عز وجل: «وَمَا تُنفِقُواْ مِنْ خَيْرِ فَلأَنفُسِكُمْ»، وكذلك: «مَنْ عَمِلَ صَالِحًا فَلِنَفْسِهِ»، ويقول تعالى: «لا خَيْرَ فِي كَثِيرِ مِنْ لمجتمعه أولاً، ومساندة للإنسان في مجتمعات أخرى ثانياً، نَجْوَاهُمْ إِلا مَنْ أَمَرَ بِصَدَقَةٍ أَوْ مَعْرُوفٍ أَوْ إصْلاح بَيْنَ النَّاسِ وَمَنْ يَفْعَلْ ذَلِكَ ابْتِغَاءَ مَرْضَاةِ اللَّهِ فَسَوْفَ نُؤْتِيهِ أَجْراً عَظِيماً»، ومن الحديث الشريف: «اصنع المعروف مع أهله ومع غير أهله، فإن أصبت أهله فهو أهله، وإن لم تصب أهله فأنت أهله».

> فليس من الغرابة أن يمثل ما حققته الإمارات في مجال العمل التطوعي الذي يشكّل أساس عمل منظمات المجتمع المدني، وعصب المجتمع نفسه، إنجازاً نوعياً، فقد توافر فيها العنصر البشري التَّواق بثقافته وإرثه الديني إلى التطوع، المتحفّز بقيَمه وسلوكه للمشاركة في المسؤولية المجتمعية، خدمة



ووجدت القيادة التي حملت الدولة إلى مسابقة الدول الكبرى والمتقدمة، فسبقتها في مد يد العون والمشاركة في إنقاذ المجتمعات البشرية دون تمييز، وكذلك حين التقت إرادة الدولة وعزائم مواطنيها على حب الخير وتحقيق التكافل، ونشر

ولطالما ظل التضامن والتكافل الاجتماعي سمتين أصيلتين





المساواة بين البشر.

من سمات المجتمع الإماراتي، واستمرت الحكومة تعتز بحرصها على الالتزام بروح العطاء التي كرَّسها المغفور له الشيخ زايد بن سلطان آل نهيان - طيّب الله ثراه - في المجتمع الإماراتي، فهي





فغدا للعمل التطوعي مواثيقه التي تحدد أداء العاملين وتوجههم في مجاله. وتصاعد الاهتمام العالمي بأخلاقيات العمل التطوعي، وصارهناك ما يعرف بميثاق الشرف الأخلاقي للمنظمات التطوعية أوللمتطوعين، وهو نظام أو مدونة لسلوك هذه المنظمات، تحدد وتوجه وترشد أداء هذه المنظمات في علاقتها بالفئات المستهدفة بعضها ببعض، وفي علاقتها بالحكومات والداعمين والرأي العام، وبما يتفق مع طبيعة المجتمع المدنى غير الربحية والطوعية وذات النفع العام. ولأن المتطوعين هم عماد العمل ومصدر الحيوية، فقد أضحت الجهود تتجه نحو بناء ثقافة للتطوع، وتهيئة البيئة



لا تألو جهداً في توفير سبل الدعم والتشجيع كافة للعديد من

مبادرات العمل التطوعي وبرامجه التي تنفذها مختلف الجهات الحكومية والخاصة، ولا تتباطأ أبداً في السعى إلى تهيئة جو

وفي ظل حالة الانفتاح المعرفي بين المجتمعات المختلفة،

برزت للعمل التطوعي قيم، وأصبحت هناك حاجة ملحَّة

لاكتساب أخلاقيات تحكم العمل التطوعي، حتى يكون بمنأى

عن الشبهات، وحتى تتضح الفروق بينه وبين العمل الدعائي،

ملائم للعمل التطوعي على المستويين المحلى والدولي.

ميثاق شرف وثقافة للتطوع



الاجتماعية والاقتصادية والسياسية، لإفراز متطوعين، سواء من المنظور الكمى أو من المنظور الكيفي، يسهمون بشكل أكثر فعالية في التعامل مع تحديات التنمية البشرية، حيث هناك علاقة ارتباط إيجابية بين التطوع من ناحية، ومؤشرات التنمية البشرية من ناحية أخرى، إذ تُعَرَّف ثقافة التطوع على أنها مجموعة من القيم والمعتقدات والاتجاهات والمعرفة التي تشكّل وعي الإنسان وسلوكه إزاء الآخرين وإزاء المجتمع كله، لكي يخصص الوقت والجهد دون توقّع عائد مادي، لتحقيق منفعة للمجتمع جميعه، أو لبعض الفئات المحتاجة المهمشة، وذلك بشكل إرادي ومن دون إجبار. ولا نجانب الدولة. الصواب إن قلنا إن الإمارات اليوم وكأنما هي تمثل وحدة طوارئ دولية خاصة مدرَّبة ومجهَّزة ومهيَّأة بتخصصات عدة لإغاثة المنكوبين والمحتاجين ومعالجتهم ومساعدتهم في مختلف مناطق العالم، وهي كذلك كأنما تُعَدُّ أكاديمية تطبيقية رائدة في تأهيل كوادر المتطوعين الإماراتيين لخدمة مجالات التنمية المختلفة في المجتمع الإماراتي، وللمساعدة في دفع مسارات التنمية في مجتمعات تحتاجها في بقاع مختلفة من المعمورة، حيث قطعت شوطاً كبيراً ومتقدماً في مجال العمل التطوعي الذي تنوعت ميادينه وأوجه نشاطاته لتشمل مختلف مجالات التنمية، واتسع نطاقه ليصل في ساحات عمله إلى بقاع مختلفة من هذا العالم. واليوم، بات قطاع العمل التطوعي يمثل أحد أسرع القطاعات الاجتماعية التي تُحدث حراكاً إيجابياً واسعاً في المجتمع الإماراتي، حيث توسَّع

هذا القطاع على مدى السنوات القليلة الماضية بمعدلات نمو متسارعة، نتيجة للنمو السكاني المتسارع، وما نتج عن ذلك من الحاجة المتنامية إلى زيادة مشاركة أفراد المجتمع، بمختلف فئاتهم وتخصصاتهم، بالمساهمة في تنفيذ الكثير من البرامج والأنشطة الاجتماعية التي تدعم قضايا المجتمع، حيث يحظى العمل التطوعي، بشكليه المؤسسى والفردي، بأهمية كبيرة، ويلعب دوراً ملحوظاً في إحداث تغييرات مهمة في طريقة حياة الناس، عن طريق مساهمته في تلبية حاجات المجتمع، والتخفيف من معاناة الآلاف من المحتاجين خارج

#### جهات تطوعية لخدمة نوعية

من الجليّ تماماً أن الاهتمام بالعمل المجتمعي ارتبط ارتباطاً مضطرداً بتطور المجتمع الإماراتي وتنامى الحاجة إلى أدوار المجتمع المدنى، فشهدت المشاركة في المسؤولية المجتمعية ازدياداً في أهميتها بشكل ملحوظ، تماشى مع النمو المتزايد للمجتمع الإماراتي، ومع التنوع والخصائص الدولية التي يحظى بها، في ظل الاهتمام المتزايد بالعمل التطوعي، وأصبح البحث عن سبل التطوع ودعم القضايا المجتمعية أسهل من أي وقت مضى. وبفضل الجهود التي تبذلها الجهات الرائدة في ميدان العمل التطوعي في الإمارات، والدعم الذي تقدمه العديد من الجهات الحكومية للمشروعات المجتمعية من خلال التمويل والاستشارات والتدريب، ازدهر قطاع التطوع بشكل كبير، ونما

وتنوعت أعماله وتخصصت، مما ساعد على تخريج جيل مؤهل من المتطوعين القادرين على تلبية الاحتياجات المختلفة للمجتمع. لقد وعت الإمارات مبكراً للاحتياجات الحديثة والمتواصلة للمجتمعات، ورغبت في أن تكون لها الريادة في خدمة بعض الاحتياجات، والتميز في خدمة أخرى، فاستندت إلى ذخيرة المجتمع من المتطوعين ووفّرت لهم كل السبل لتأهيلهم نوعيا بما يحقق غناها ويلبى الاحتياجات الإنسانية القائمة، وذلك عبر منظومة عريضة من الجهات التطوعية. وقد تكون هيئة الهلال الأحمر الإماراتي أعرق الجهات التطوعية وأوسعها في الدولة، وتتوزع أدوار المتطوعين فيها على ثلاث فئات: فئة الهلال الطلابي التي تشمل طلبة وطالبات المرحلة الابتدائية إلى المرحلة الثانوية، وفئة الهلال الجامعي التي تتكون من طلبة وطالبات الكليات والمعاهد والجامعات، وكذلك فئة المتطوعين التي تضم جميع أفراد المجتمع. وثمة العديد من الهيئات التي يزخر بها تاريخ هذه الدولة في العمل التطوعى؛ مثل أكاديمية الإمارات للتطوع، مجموعة فزعة، برنامج تم التطوعي، برنامج تكاتف للتطوع الاجتماعي، مبادرة زايد العطاء، هيئة الأعمال الخيرية، مؤسسة نهتم للمسؤولية الاجتماعية، مؤسسة الإمارات لتنمية الشباب، المستشفى الإماراتي الإنساني العالمي المتنقل (علاج)، والشرطة المجتمعية

في أبوظبي •

إعلامي مقيم في الإمارات

#### لمصادر والمراجع

- (1) القرآن الكريم: سورة البقرة: الآية 272. سورة فصلت: الآية 46. سورة النساء:
- (2) الأفلاج أقدم تكنولوجيا للري، حمدى نصر، مجلة تراث، أبوظبي، نادى تراث الإمارات، عدد 3، فبراير 1999م.
- (3) تأثير العولمة على الخير العربي، سري ناصر، موقع مركز التميز للمنظمات غير الحكومية، http://www.ngoce.org .2002
- (4) تقرير الأهداف الإنمائية للألفية لدولة الإمارات العربية المتحدة، التقرير الثالث 2011، أبوظبي: المركز الوطني للإحصاء، 2012م.
- (5) التنمية البشرية في دولة الإمارات (1971 1994)، موزة غباش، أبوظبي، المجمع الثقافي، 1996م.
- (6) ثقافة التطوع، أماني قنديل، مؤسسة الأميرة العنود الخيرية والقطاع الاجتماعي بالمكتب التنفيذي لمجلس وزراء العمل ووزراء الشؤون الاجتماعية بدول مجلس التعاون، 2009م.
  - (7) جمع الجوامع للسيوطي ومسند الشهاب للقضاعي.
- (8) دليل أخلاقيات العمل التطوعي، أماني قنديل، مؤسسة الأميرة العنود الخيرية والقطاع الاجتماعي بالمكتب التنفيذي لمجلس وزراء العمل ووزراء الشؤون الاجتماعية بدول مجلس التعاون، 2009م.
- (9) قوة التطوع، يوسف بن عثمان الحزيم، الرياض: مؤسسة الأميرة العنود
- (10) المجتمع المدنى في الإمارات العربية المتحدة، عبد الخالق عبد الله، وآخرون، الشارقة: جمعية الاجتماعيين، 1995م.
  - (11) الموقع الإلكتروني لبوابة حكومة أبوظبي. www.abudhabi.ae
  - (12) الموقع الإلكتروني لوزارة الشؤون الاجتماعية. www.msa.gov.ae





# الفزعة في الإمارات وآفاقها التراثية وصورتها المعاصرة

### 🔅 أحمد حسين حميدان

مازالت الفزعة رغم قِدمها يتردد صداها حتى اليوم وما برحت قيد الإشادة بالكلام وبالفعل والممارسة في الحياة المعاصرة، وهي في الممارسة الفعلية والعملية سمة أصيلة في المجتمع الإماراتي ومِفْصَل رئيسي في تراث أبنائه وسلوكهم ولم تغب عن مشهد تعاملات حياتهم الراهنة، فما هي الفزعة ودلالاتها في اللغة بداية وضمن الواقع المعاش أيضاً؟.

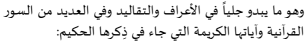
## الفزعة بين آفاقها اللغوية وآفاقها السلوكية والعملية..

ما ورد في المعنى الدلالي اللغوي، وما أجمعت عليه المعاجم والقواميس ومن ضمنها لسان العرب<sup>(1)</sup> أن الفزع من مقاصد معانيه الخوف، وحين يفزع إنسان إلى القوم أي يستغيثهم من خطر أو أمر جلل ألمّ به طلباً لنجدتهم، والفزعة من خلال ذلك لا تتوقف في ضروبها اللغوية عند النجدة والمساعدة، بل تبلغ

الإقدام عليها بالفعل والتلبية، وهو ما يقودنا إلى القول بأن الفزعة في شِقّها اللغوي وفي التراث الإماراتي تعنى المبادرة والمضى إلى تقديم العون والمساعدة التي انتقلت من جيل إلى آخر حتى أضحت من القيم العربية الإماراتية الأصيلة التي لم تنقطع عن حياة المجتمع الإماراتي وأبنائه الذين مازالوا يفزعون ويهبّون للمساعدة في أوقات الرخاء والشدة مما يقوى الترابط الأسرى والاجتماعي بينهم وذلك بعد اتسامهم بروح الفزعة وسلوكها السامي الذي يقوم على التطوع والإيثار والشهامة والكرم والشجاعة.

# الفزعة في تراثها المشهود قيم دينية واجتماعية سامية..

الفزعة في تطبيقاتها القيّمة ومعانيها الرفيعة التي اتسمت بها المجموعة والفرد في المجتمع الإماراتي منذ نشوئه وتشكّله لم تأتِ من فراغ، بل كانت وليدة تراث زاخر بالقيم السامية، ووليدة تربية دينية واجتماعية تقوم على الترابط والرفعة،



﴿ وَمَا تُنفِقُوا مِنْ خَيْرِ فَلِأَنفُسِكُمْ وَمَا تُنفِقُونَ إِلاَّ ابْتِغَاءَ وَجْهِ اللَّهِ وَمَا تُنفِقُوا مِنْ خَيْر يُوَفَّ إِلَيْكُمْ وَأَنْتُمْ لاَ تُظْلَمُونَ ﴾ (البقرة:272). ﴿يَوْمَ تَجِدُ كُلُّ نَفْسٍ مَّا عَمِلَتْ مِنْ خَيْرٍ مُّحْضَرًا ﴾ (آل عمران:30). ﴿وَالَّذِينَ يُؤْتُونَ مَا آتَوا وَّقُلُوبُهُمْ وَجِلَةٌ أَنَّهُمْ إِلَى رَبِّهمْ رَاجِعُونَ \* أُولَئِكَ يُسَارِعُونَ فِي الْخَيْرَاتِ وَهُمْ لَهَا سَابِقُونَ ﴾ (المؤمنون: 60)﴾ (2). وعلى هدي هذه الآيات الكريمة، جاء في الحديث النبوي الشريف:

(من نَفّس عن مؤمن كربةً من كرب الدنيا نَفّس الله عنه كربة من كرب يوم القيامة، ومن يسر على معسر يسر الله عليه في الدنيا والآخرة، ومن ستر مسلماً ستره الله في الدنيا والآخرة، والله في عون العبد ما كان العبد في عون أخيه) رواه مسلم<sup>(3)</sup>. من خلال الآيات القرآنية الكريمة السابقة، والحديث النبوي الشريف أيضاً تأتى الدعوة الإلهية والنبوية إلى الإقدام على مساعدة الآخر أي تقديم الفزعة له، وعبر هذه الدعوة ذاتها يتبين أن الإنسان الذي يقوم بالفزعة اتجاه الآخرين فهو يقوم بها لنفسه أيضاً لأنه بالقيام بها سيتبوأ عند ربه مكانة عظيمة وجزاء عظيماً حسناً لأنه بفزعته الكريمة ينتمى إلى الفئة الكريمة الملبية دعوة ربها ورسولها الكريم عليه السلام؛ وفي هذا السياق عينه يتقاطع الكاتب الإماراتي عبد الله عبد الرحمن الحمادي مع هذه الخلاصة، ويلتقي في كتابه (الفزعة قيم التلاحم في المجتمع الإماراتي) (4) مع ما أكدت عليه من حسن شيم المرء المتصف بمبادرة مساعدة الآخرين والتي ينتج عنها إزكاء روح التكافل والتعاون ضمن العلاقات الإنسانية الاجتماعية التي وُصف فيها المجتمع الإماراتي باعتباره قام على هذا التعاون والفزعة والمساعدة التي توقف عندها في كتابه





السابق وأكد فيها أن هذه الصفات متأصله فيه منذ القدم، الذي كانت الفزعة بادية عند أفراده بالتعاون الذي يظهروه في مناسبات الأفراح والأحزان سواء في المدينة أو الريف، فكانوا يقدمون السند لبعضهم ولعل أكثر مايتبدى ذلك في مناسبات الزواج التي كانوا من خلالها يسهمون بمبالغ مالية يقدمونها كهدية للعريس وذويه لمشاركتهم في مصاريف الزفاف، وكذلك في حالات المرض والعلاج يسهمون بفزعة مالية لمساعدة









الشخص المريض وأهله في تحمّل تكاليف علاجه وخصوصاً إذا كان يحتاج علاجاً جراحياً ولا يقوى على سداده (5)، وفي حالات الخلافات يتدخل أصحاب المروءة والفضل ويفزعون لفض الخلاف ويكون ذلك حسب طبيعة هذا الخلاف الذي يمكن أن تأخذ الفزعة فيه شكلاً مادياً أو معنوياً حسب طبيعة المشكلة وما يمكن أن يكون قد نشأ فيها من خلاف يتحدد من خلاله شكل ودوافع الفزعة.

### الفزعة: أنواع وأشكال متعددة

من خلال ما جاء عليه الخطاب الديني بآياته القرآنية وبأحاديث الرسول صلى الله عليه وسلم، وما حثت عليه في مرامي أفاقها السلوكية والتربوية، تأخذ الفزعة بما تنطوي عليه من معاني التعاون والنجدة والمساعدة على جوانب حياتية متعددة، ومن

والمناسبات والأعياد الدينية، كما يتم تقديمها في أوقات الأزمات والضيق العامة مثل الكوارث أو الأزمات والشدائد الأسرية الخاصة مثل أوقات المرض والوفيات وسواهما. والمساعدات الثانية يمكن أن تكون عينية تشمل ما يحتاجه الإنسان في أوقات الضيق والأزمات فتكون الفزعة في مستلزمات الحياة الضرورية كالطعام والكساء والدواء والمأوى وخصوصاً في أوقات حصول الزلازل والكوارث الطبيعية.

إن الفزعة ونوع المساعدة تحددها نوع الحاجة وتحددها حالة مَن يحتاجها وإذا كان من ميسوري الأوضاع المادية أو من الفقراء، وحسب نوع الأزمة التي وقع فيها إن كانت تتعلق

بشخصه وحده أو أن عائلته مشمولة معه بالأزمة التي أصابت حياتهم معاً، وإذا كانت الفزعة ابتدأت على نحو فطري وفردي حتى غدت حالة وتقليداً بين العوائل والأسر، غير أنها في الحياة الحديثة والمعاصرة وما اكتنفها من تطور وما اتصفت به من تعقيدات أسهمت إلى حد كبير في تغيير واقع الحياة وطرق العيش فيها، وهذا التغيير لم تكن الفزعة بعيدة عنه ولم تعد محصورة كما هي صورتها الفردية المتعارف عليها، بل أضيف إليها صورة أوسع وأشمل اتسعت للفرد والجماعة أيضاً وذلك حسبما استجد من جوانب وفدت إلى الحياة المعاصرة جراء التطورات في جوانب مجالاتها المتعددة.

## الفزعة من التراث إلى المؤسساتية

الفزعة لم تكن سلوكاً مؤقتاً أو طارئاً في المجتمع الإماراتي، بل هي ركن خيري اجتماعي مرافق لحياة الأفراد والجماعات منذ المساعدات النقدية وتُقدم عادة للفقراء حسب المواسم زمن بعيد حتى أضحت صفة متأصلة لأبناء المجتمع الإماراتي وقيمة سلوكية سامية لأبنائه كما تؤكد دراسات عديدة، وهذه الفزعة لم تبق كما كانت عليه في فترتها الماضية والغاربة، بسبب ما اعتراها من تأثر بشكل مباشر من المتغيرات الحاصلة والحاضرة في الحياة الحديثة والمعاصرة جراء التطورات التي شملت جوانب الواقع المتعددة على اختلافها، والفزعة إزاء هذه التغيرات وإزاء هذا التأثر الذي شملها، تباينت فعالياتها في حيز الواقع ومجالاته، فهي في البداية أخذت طابعاً فطرياً وفردياً بلغ أثرها فيه الأقرباء ومحيط الجوار من الناحية الاجتماعية والجغرافية، غير أنها بعد ذلك تجاوزت الحيز الضيق وتطورت إلى صورة أخرى أصبحت فيها أكثر

شمولاً وسعة في الحياة المعاصرة التي تقوم على مؤسسات المسجد النبوي وتجهيز بئر رومة للمنفعة العامة، وضمن سياق هذه المنفعة العامة قدمت الإمارات في فزعتها الجماعية غير وإمكانيات أكثر وفرة وأقوى من إمكانيات الأفراد، ونستطيع إنجاز لم يقف عند المشافى والمساجد والمدارس والجامعات، القول إنها رغم هذا التطور الحاصل لم تؤثر سلباً في الفزعة يل يضاف عليها تأسيس صندوق الزواج الذي بدأ يقدم منحاً الفردية ولم تلغها، بل أغنتها وأضافت إلى مساعيها وجهودها مالية لكل مَنْ يعقد العزم على الزواج من الشباب الإماراتي، جهوداً أخرى فأصبحت على عطاء أكبر وأكثر شمولاً وتحولت هذا علاوة على الفزعات والمساعدات المؤسسية لدور الإيواء إلى ما يسمى بالنفع المشترك الذي يتعذر تحقيقه بجهود فردية لأن الانتفاع فيه لم يقتصر على الأفراد وحدهم بل امتد ليشمل ومستوصفات العلاج والرعاية الاجتماعية التي تقدم خدماتها الصالح المجتمعي العام وتتم إدارته من منظومة جماعية للأيتام والعجزة والأرامل وذوي الاحتياجات الخاصة، إضافة إلى العمل التطوعي<sup>(6)</sup> الذي تتكامل من خلاله الخبرات كما ومن مؤسسات بعد أن تكبر فيها الفزعة وتتحول إلى مرافق لابد من الإشراف عليها من أصحاب الكفاءة وهو ما أدى في يُنَمى الشعور بالمسؤولية المجتمعية التي يتم عبرها تقاسم الأعمال والمهمات بجهود مشتركة تجسدت فيها الفزعة البداية إلى وجود الجمعيات الخيرية ومن خلال ما يأتيها من والمساعدة بروح التعاون فجعلت صورتها زاهية وقوية وذلك تبرعات تقدم بالمعونات الخيرية والعلاجية إضافة إلى كفالة بعدما اجتمعت فيها عديد الخبرات التي قامت على الإعداد الأيتام وفق شروط لا تمانع من خلالها أن يتم ذلك من الأفراد والتأهيل العملي والنظري والمهنى أيضاً • الميسورة أحوالهم المادية بعد موافقة سائر عائلتهم على ذلك إضافة إلى أن تكون العائلة تتمتع بسمعة لا شائبة أخلاقية هوامش وإحالات عليها وعلى سلوكها، إضافة إلى ذلك تطورت فزعة الجمعيات الخيرية لتبلغ إعطاء المعونة لمن يرتاد المشافى ودائم العلاج

فيها وفق إثباتات معينة يتم تقديمها إلى إدارة الجمعية، إضافة

إلى المساعدة والإشراف على حفر الآبار ذات النفع العام وبناء

مصحات ومشافى ومساجد. والإقدام على ذلك له جذور تراثية

إذ إن معايير الخير والفزعة والمساعدة فيه تقوم وفق القرآن

الكريم على دعامتين ومعيارين أساسيين هما، الشمول،

والأفضلية، وفي سياق ذلك يتبدى لنا ما أقامه الرسول

الكريم بين المهاجرين والأنصار في المدينة المنورة وفق هاتين

الدعامتين، ويضاف على ذلك بناء مسجد في قباء إضافة إلى

كاتب وأديب من سوريا

- (1) لسان العرب، ابن منظور، محمد بن مكرم، تحقيق عبد الله على الكبير، دار
  - (2) القرآن الكريم: سورة البقرة، وسورة آل عمران، وسورة المؤمنون.
    - (3) الحديث النبوي الشريف رواه أبو هريرة.
- (4) الفزعة قيم التلاحم في المجتمع الإماراتي، عبد الله عبد الرحمن الحمادي، هيئة أبوظبي للسياحة والثقافة، دار الكتب الوطنية، أبوظبي، 2017م.
- (5) الفزعة نجدة بلا أرقام وتكاتف في الأفراح والأحزان، ملحق جريدة الخليج الإماراتية، عدد 25 إبريل، الشارقة، 2001م.
- (6) الفزعة تعزز مفهوم العمل التطوعي، أمينة صدقي، ملحق جريدة الخليج الإماراتية، عدد 20 مارس، الشارقة، 2015م.

رُونِ / 2024 بينتمبر **2024** عدد الله عند 19

# الفزعة:

# إرث حضارىء أصيل فىء حياتنا

# 🌼 سرور خليفة الكعبي

احتوى التراث الإماراتي والخليجي والعربي الأصيل بشكل عام، العديد من المعاني والقيم الحياتية التي جسدت عبر الزمن، المعانى الحقيقية لمفهوم الإنسانية الحقة، واحتوى القاموس العربي على مفاهيم شكّلت الهوية العربية الخاصة بين الأمم، ما أكسب الإنسان العربي الاحترام والتقدير من جميع الأمم على هذه الأرض، فكانت هذه المفاهيم التي اعتبرها الإنسان معايير وأساليب حياة، كانت في أمم أخرى أمنيات وتطلعات اجتماعية صعبة المنال. وعلى الرغم من أن الفزع يعنى الخوف الشديد والقلق، فإن مفهوم الفزعة الذي نتحدث عنه لا يخلو من الخوف والفزع، غير أنه يكون بخوف الإنسان من التلكؤ والتأخر في تقديم المساعدة لمن يحتاجها في وقتها، لذا فإن هذا الإنسان يسارع في تقديم العون كمسارعة المفزوع الهارب من خوف ما قد يلحقه من لوم إنْ تأخر عن تقديم هذه المساعدة، وهو يسمع الشخص (يستفزع) أي يطلب الفزعة ويستنجد.





من هذا المنطلق كانت الفزعة من أساسيات الحياة في بلادنا وتاريخنا وإرثنا الحضاري العريق الذي تناقلته الأجيال، فالفزعة هي الوقوف عند الحاجة وبدون دعوة وبدافع ذاتي إلى جانب ليس من تربطك به عصبة الدم أو النسب فقط، ولكنها النخوة المبذولة لكل من يحتاج العون وفي أشد الأوقات صعوبة أو إلحاحاً، فالمنقطع في الصحراء يحتاج إلى (فزعة) كل من يمكنه المساهمة في البحث عنه ونجدته وإعادته إلى أسرته وإنقاذ حياته، كذلك الغريق والحريق، وكل من يقع بضوائق الدهر التي يعجز عن مواجهتها منفرداً، ومن أجمل الجمل التي يقولها الإنسان الإماراتي في هذا قولهم «افزع خويك»، أى أسرع لتقديم المساعدة له فهو في أمس الحاجة إليها، ومن أجمل المديح قولهم: والنعم بفلان ما قصر فزع لنا، أي قدم مساعدته دون طلب. والفزعة ليست مستحدثة فهي فزعة الرسول الأعظم صلى الله عليه وسلم لأصحابه المستضعفين، وكذلك فزعة المعتصم الشهيرة، وفزعة طارق بن زياد، وغيرهم

الكثيرون في تاريخنا العربي المشرف، ومن تاريخنا المحلي لا ينسى أهل الإمارات فزعة الشيخ سعيد بن طحنون الأول لأهل ليوا، وفزعته لسلطان عُمان أيضاً، والكثير الكثير غيرها لشيوخنا الكرام وعلى رأسهم باني هذه البلاد ومؤسسها المغفور له- بإذن الله تعالى - الشيخ زايد بن سلطان آل نهيان - طيّب الله ثراه - الذي لم يدع زاوية من زوايا هذه البسيطة إلا وكانت له بصمات واضحة من الفزعة التي قدمها للدول والأمم في العالم، ومن أروع الأمثلة فزعته للعرب في حرب عام 1973 بعد أقل من عامين من قيام دولته، فقام بواجبه العروبي والإنساني بالوقوف إلى جانب الحق وتقديم الفزعة لأمته العربية في حربها، في وقت لم يكن لديه ما يمكن تقديمه، فأقدم على الاقتراض لكي يقوم بذلك الواجب، دون أن يعير التهديدات والتحذيرات أي اهتمام أو تردعه عن القيام بما يمليه عليه الواجب والحق، فكانت فزعته مضرب الأمثال وستبقى، وعلى هذا النهج سار أبناؤه من خلفه، الذين لم يتوانوا عن تقديم

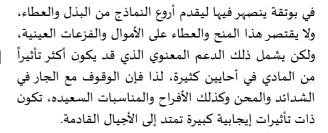
فزعاتهم التي يُشار إليها بالبنان لكل محتاج في هذا العالم. وهاهي الفزعة تستمر إرثاً حضارياً وتراثياً وثقافياً على مرّ الأجيال، وليس أجمل من أن يفزع المرء لنصرة بلاده وقيادته ومن يستجير به، وفي عهد قريب من التاريخ الحديث مازلنا نذكر الفزعة الكبرى التي قام بها شباب الوطن جميعهم على مختلف مشاربهم لنصرة الكويت وردّ العدوان عنها، حتى فزع أهل الإمارات لنصرة أهلنا في اليمن، ناهيك عن الفزعة لنصرة الإنسانية في لبنان وكوسوفو وأفغانستان والكثير غيرها من البلدان في العالم، والتي لم تقتصر على الوقفة العسكرية الحازمة فحسب، ولكن امتدت لتشمل تقديم المساعدات

إن الفزعة لهي الشرف الكبير الذي يستشعره الكريم في تقديم كل ما يستطيع من عونٍ لنصرة المستضعفين والمحتاجين في ساعة العسرة، وهي البذل الذي يجمع أبناء المجتمع الواحد

الطبيعية كالزلازل والفيضانات والأوبئة والأمراض.

الغذائية والدوائية العلاجية، وكذلك الفزعة لضحايا الكوارث

ِ رُأِثِ / العدد **299** سبتمبر **2024** العدد العد



وقد نهل أهل بلادي من تراثهم العريق القيم الأصيلة لمبادئ فزعة الملهوف وإغاثة المستضعف ونصرة الحق، كما هي الحال في فزعة الصديق والأخ عند الحاجة وفي حالات الفرح والسعادة والمناسبات السعيدة، وقد ضرب لنا الأولون أروع الأمثلة في الفزعة والوقوف إلى جانب المحتاجين عند اللزوم، فكانوا يتعاونون في الأعمال كلها التي تتطلبها عمليات الزراعة وبناء المنازل والأعراس وكذلك عند الديّات والمطالبات، وعند المصائب كاحتراق المنازل أو غرق المحاصيل بالأمطار وغيرها من الأوضاع الصعبة، فكانوا كالجسد الواحد في مواجهة تلك الأزمات التي تمر بهم. وفي الوقت الماضي كان الناس يعتمدون على بعضهم لتوفير الأمن والحماية ضد إغارة الأعداء عليهم وسلبهم أموالهم، فكانوا يضعون أبراج الحراسة على الطرقات ومداخل المدن والقرى لتحذير الناس من الإغارة والهجوم عليهم، وكانوا يطلقون على مَنْ يطلق الإنذار (مصيّح) حيث يصيح بأعلى صوته أو يطلق النار تحذيراً لهم، كما يطلق الكثير من عبارات طلب الفزعة لصد الهجوم والعدوان.

وفي أيامنا هذه وبتوافر الأمن والأمان، تحوّلت الفزعة إلى تقديم العون للمحتاجين للمساعدات العاجلة، فليس مستغرباً رؤية



◄ إن الفزعة لهى الشرف الكبير الذي يستشعره الكريم في تقديم كل ما يستطيع من عون لنصرة المستضعفين والمحتاجين في ساعة العسرة، وهي البذل الذي يجمع أبناء المجتمع الواحد في بوتقة بنصهر فيها ليقدم أروع النماذج من البذل والعطاء

الجموع الكبيرة من المتطوعين عند حدوث الأنواء الطبيعية، أو القيام بالأعمال المجتمعية الخاصة بحماية البيئة وتنظيفها، وكذلك المسارعة في المشاركة في حملات التبرع بالدم التي تنظمها الجهات الصحية، باعتبارها من مظاهر الفزعة التي يقدمها عيال زايد لإخوانهم في البلاد، أو المجهودات الطبية في الخارج وتقديمها حسب الاقتضاء والحاجة أينما كانت. لقد كان هذا المفهوم والقاعدة الحياتية التي تربي عليها الآباء، هي من أكثر السمات التي يفاخر بها أبناء وطني، والتي لا يتنازلون عنها أو يتغيرون عليها، فالمسارعة إلى تقديم العون دون تفكير أو روابط لكل محتاج، ستبقى أبداً سمة عيال زايد الخير ما بقى الليل والنهار، وستبقى الفزعة مصدر الفخر والاعتزاز.

باحث وكاتب إماراتي

# الفزعة الإماراتية: بين الأصالة والقيم في التراث الشعبي

### أحمد عبد القادر الرفاعي

الشعر النبطى صورة صادقة لعادات أهل البلاد وأخلاقهم الأصيلة وتقاليدهم الرفيعة، نستطيع من خلاله التعرف على واقعهم وانتمائهم وهوية سلوكهم وثقافتهم، وهو بالتالي ترجمة لهذه العادات والتقاليد بما تحمله من جذور الأصالة حيث الفخر والكرم والانتماء، وهو مصدر الفضائل والمكارم ومنبعهما، وليس أصدق منه في تصوير القيم المجتمعية ووصف المجتمع بتفاصيله كلها، وليس أوفى منه فى حفظ تراث الشعوب وهويتهم المعرفية والفكرية فهو انعكاس لوعى المجتمع ومقومات الوجود من ثقافة ولغة وهوية وانتماء وأخلاق وعادات وغيرها، وقد كانت الفزعة بكل معانيها وأهميتها ظاهرة في الشعر النبطي في الإمارات تعبّر عن القيم النبيلة المتوارثة منذ قديم الزمان والمتأصلة في المجتمع الإماراتي، والتي أسهمت في التكاتف والتعاون والإخاء بين أبناء الشعب الإماراتي، وغرست في نفوس الأجيال الحالية روح النجدة لنصرة المظلوم وتقديم يد العون إلى خارج الدولة لتشمل إخوانهم العرب والمسلمين والأصدقاء في إطار الإنسانية، وقد حمل لنا أدب أهل الإمارات بأشكاله وتجلياته كلها هذه القيمة الأصيلة بأبي الصور وأجمل العبارات، فالفزعة فضيلة من الفضائل الموروثة في أخلاق الشعب الإماراتي إلى جانب الكرم والسخاء والعطاء والجود والتكافل والتكاتف من أجل نصرة المظلوم وهو ما يبرز قيم الشجاعة وحب الخير للآخرين.



ومع هذا الثراء الاجتماعي في محتوى الشعر النبطي، تمكنت القصيدة من رسم صورة عميقة للعادات والتقاليد والأعراف والشمائل والقيم الروحية في المجتمع الإماراتي على الصعيدين الزماني والمكاني، وإبراز قيم الخير والعدل والحكمة، والحث على التمسك بهذه القيم وخاصة قيم تعاضد المجتمع وتماسكه وتمسكه بأصالته وهو ما يعرف بقيم «الفزعة» وهذا ما نجده في قصيدة للشاعرة «فتاة العرب» تقول فيها:

والقعايد لي لهن راي سديد

علموهم كيف ما ينشي الوليد مــن تـراث وكـل تــاريخ مجيــــد

بالتماسك بينهم إيد بإيد

ما دخل فيهم دخيل ولا لدود

واستحــس الطفل نفسه في صعود الكرم والجود: صور من الفزعة يقول الشاعر الإماراتي على بن سلطان بن بخيت العميمي معبراً عن القيم والفضائل في المجتمع الإماراتي واصفاً العادات والتقاليد الأصيلة فيه بما فيها من أمهات الفضائل، وهي الكرم والجود والصدق والحمية: علمن لاولاد عادات الجدود لوّل يلا من عزم وشام يطلب سبب رزقه بخصين والناس في عرشان وخيام وبيت الشعرفى البربانين

نشية الفتيان من صدق وصمود



حـــق الذي بسيـــركشّــات وعليـــه عدّلنـا بنيّـــات

ویعیل امطرہ فی کل ساعیات وفي معاني «الفزعة» المتعددة والمتأصلة في المجتمع الإماراتي نجد معاني مماثلة في قصيدة «شرفت ويلا الشرف سايل» للشاعرة موزة بنت جمعة المهيري، حيث جرت العادة أن يجتمع أهل الحي وأن يتفقد بعضهم بعضاً في مختلف الظروف والأحوال، وذات ليلة كان المطر قد هطل غزيراً على غير توقع الناس؛ فما كان من الشاعرة موزة إلا أن خرجت مبكرة في صباح اليوم التالي لتطمئن على جيرانها؛ وأدهشها ما

شرفىت وإيلا الشِرف سايل وأتحسّبه يير سري م البطاح وتعلقت الشاعرة موزة المهيري بجيرانها من سكان شرف

سمتد نن عيتك العاملي فروسية الحب والشعر

الأمكنة ومراكز الخدمات العامة التي يستفيد منها المسافرون وأبناء السبيل والمتنزهون الذين كانوا يخرجون إلى بعض الوديان. ومن ذلك ما أشارت إليه في إحدى قصائدها من أن جمعـــة مسّـــوي عـــــد ماثـــور أهل الخير كانوا يحفرون الطويان (الآبار) ليرد عليها الناس، والبوش وسائر الحيونات، ومن ذلك ما نظمته أيضاً بمناسبة يينك وسوّيناله انشور حفر أحد أحفادها طوياً في قرية غمض، وقد رُفعت الأعلام في الطرق والدروب التي تقود إليه ليستدل الناس عليه، ودعت له <mark>باللــه عـــــــى تسقيـــــه لمطــــور</mark> بالمطر والسقيا على عادة الشعراء القدماء، تقول:

وقد تغنت الشاعرة موزة بنت جمعة المهيري بالكثير من العادات والتقاليد والقيم الاجتماعية في المجتمع الإماراتي

يمشون عا خطات وانظام

علي الصبر تتقرر أيسام

نـــاس عـــزاز النفــــس واكـــرام

للضيـــف بالمايــوب جــدام

وإله ـــم علـــى الربعــه استفهــام

الجارنسعى لله على اقدام

علــــى الطـــوي لــو يكثــر احيـــام

ع مستـــوى الحالـــه ممشيــ

ونـــاس صبرهــم طــول اسنيــن

واهــل العوايـد نـاس طيبيـن

وللضيف ساروا مستعدي

كــل شــى معهــم لــــه قوانيــــن

تلقى الدلايال في المعاطين

رأت من أمر المطر، فقالت: كواكب، وأحبت فيهم الخصائل العربية الأصيلة وخاصة كرم

ِ رُأِثِ / العدد **299** سبتمبر **2024** (25

الضيافة، فقالت في مدحهم والثناء على صنيعهم والدعاء اعصر ورحا وة ليت تندار بالسقيا لديارهم:

ايعـــل ذاك الشـــرف سحــــاب

ومـــن السمـاء يـا رب هلـــه

لـــى ساكنينـــه عــــرب وأنيــــاب متحددرعسن كسل خلسه

ودلالهـــم مـن صنع الأذهــاب

والبين فيهنن بنعمله وإن ييست ضيف لا تهساب

يديرونه في المحله

ناس يثنون الترحاب

يب\_\_\_\_\_رون روح مستعلّ ـــــه ويقول الشاعر محمد بن صبيح الفلاسي داعياً إلى صداقة

من رابع الأجواد يفعل فعلهم

الكرام والتطبع بطباعهم للوصول إلى المكانة العالية:

ومن رابع البخال يصوم تبخصل

ومن رابع الشينين لا شك شانا

ومن سار في درب المعالى توفسق

ويمتدح الشاعر خليفة الدرمكي ما ساد المجتمع من صفاء النفوس ونقاء القلوب والتراحم الموصول:

وتعيد ذاك الوقدت بالفرور

يــوم الرحــم كــل يــوم ينـــزار

عييــت مــن همــى ومــن عبراتــى واشـوف دنيايـه غـدت عبـراتِ وفلان يعرف من ربعته فلانا وعيني تهل الدمع من عبراتي وش ذا الزمان اللي كذيه مسيره والحمد لله يوم جينا صوبه

شروی خلف ما ریت مثله حد

يــوم الخـــوي مــا فيــه لكـــدار نظیف قلبه ما به اکدور واليوم ع الشهرين بيرور

وينقل لنا الشاعر سعيد بن عتيج الهاملي احترامه للمواقف النبيلة وكرم الكرماء الذي كان وراء بعض قصائد المديح التي في حياته. منها قصة مرضه «يقال قرحة في المعدة» ومبادرة خلف العتيبة بأن يرسله على حسابه الخاص إلى البحرين للعلاج. ذلك الموقف بقي في ضمير الهاملي وهو يشرح حالته ويصف الظرف الذي كان عليه أثناء مرضه، وكيف أن العتيبة أنقذه من الموت. في ذلك يقول:

لي سمعته عند الملا منصوبه واحتــل في روس المعالــي مكانــا عسـي أن لـه عيـن الرضا منصوبـه عند الذي ما من إلىه غيره

🖊 الشعر النبطى صورة صادقة لعادات أهل البلاد وأخلاقهم الأصيلة وتقاليدهم الرفيعة، نستطيع من خلاله التعرف على واقعهم وانتمائهم وهوية سلوكهم وثقافتهم، وهو بالتالى ترجمة لهذه العادات والتقاليّد بما تحمله من جذور الأصالة حيث الفخر



يوصل بعزم وماضيات الحدد

التعبير بأبهى المعانى والصور والدلالات:

والايسواد شسروات الأشجسار الظليلسة

والاندال شروات الاشجار الهويا

والاندال شروات الديار المحيلسه

والاعتزاز فقط لأصحاب الفزعة والجود والكرم:

درت المسلام لقيست للفخسر مبتساع

الفخر ما يشريه للمكال جماع

يثقل ومن ثقله يثقل غيره

وشبه البواسق لي لذيذ رطبها

لا بها ثمر ولا تنتفع من حطبها

لو أنبتت ما ترتعى من عشبها

من حيث دون الفخر سم الأفاعي

حاشا ولا من هاب يسوم اجتماعيي

وفي هذه المقاطع الثلاثة من قصيدة الهاملي يصور معاناته

من المرض ومساعدة العتيبة له ويسأل الله أن يجعل أعماله

ويثقل له بالعطايا، والأبيات تمثل وصفاً واضحاً لطبيعة الناس

ويقول الشاعر راشد بن محمد بن عبلان الكتبي مصوراً الكرام

ويقول الشاعر مبارك العقيلي وقد أعطى الحق في الفخر

لى بالكرم ما له قيساس وحسد الفخسريشريه الفتى طايسل الباع

اللي على الشدات ما به ارتباعي الطمع والبخل: تناقض بين العقل والفطرة

ويقول الشاعر راشد بن محمد بن عبلان الكتبي محذراً من البخل وداعياً إلى الكرم:

الخيرة في ميزان حسناته، فهو يعطى ويصل المحتاج بل الاخيرفي مال تحت إيد لبخيل ولا ينفع الناس البخالا بخلها

المتراحمين في جو من التكافل الاجتماعي المعروف حتى اليوم. ﴿ ويقول الشاعر ابن محين الشامسي محذراً من الطمع فهو لا يجتمع مع العقل والفطرة السليمة كما لا يجتمع ضدان: بصور بيانية جليلة تظهر قدرته على إصابة المعنى والقدرة على والطمع ضد العقل ما يرث خير مثل ما أنّ العقل ضد الينان وفي المعنى ذاته تقول الشاعرة فتاة العرب: والكف لى ينقطع وش عاد لانسانى



والكرم والانتماء

يعـــود كالطير لي ماله جناحيني وكذلك يقول الشيخ سعيد بن ثاني آل مكتوم مؤكداً: ما ينثنى والعود يابىس

يا قابض في كفك العود

وما ينرجي من غير لابسس ثــوب الكـــرم إن كـــان منشـــود

وما ينحرزم بالصعب جالسس

وما يصدقك بالقول هامسس

ويقول الشاعر راشد الخضر وهو يضرب المثل للذي يقصد صاحب الخلق الحسن، ومن يتصف بصفات المروءة، ولا يخشى الرجوع عنه خائباً، وإنما يؤمن إيماناً مطلقاً، بأنه سوف ينال ما يتمناه، وتنقضي من خلاله الحاجات، أما من قصد ضيقي الصدر، وأصحاب الصفات الرديئة، فلن ينال منهم سوى الأذى، والرجوع خائباً، محملاً بأثقال المهانة، لأن أبوابهم

#### من ضوى الأكرام ما حاتـا العشا

ويقول الشاعر كميدش بن نعمان وهو يضرب مثلاً للرجل يد المساعدة إلى الآخرين، وبخاصة إذا واجه المجتمع مشكلة الشريف، صاحب الهمة العالية، الذي لا يوجد إلا في مجلس

الظروف قاسية عليه، فإنه لا يرضى إلا بالطيب من كل جنس، سواء بالمأكل أو الملبس أو المجلس، لأنه جُبل على نفس حرة، تتوق دوماً للمعالى:

هيهت للطيب يندوق المنافيع

#### الفزعة في الأمثال الشعبية الإماراتية

إن كان تنصوي منه مردود وتزخر الأمثال الشعبية في الإمارات بالقيم المرغوب فيها في المجتمع مثل: التكافل، والتعاون، والمساعدة، والتوادد إن كان يشنى غيرلك بكرود والتراحم، وكلها تجسد مفهوم «الفزعة» والتطوع وهي تظهر جلية في المثل المنتشر على ألسنة الناس، ومنها: الناس بالنَّاسْ والكِلْ بالله.

أجل إعانتهم على تجاوز ما يمرون به من أزمات، فإن مثل هكذا عمل يؤدي إلى تعزيز قيم التعاون والمحبة والتماسك بين أفراد المجتمع. ويقابله من الأمثال الشعبية العربية: عيني واعينك، شيلني واشيلك.

#### يدِ واحدهْ ما تِصفِّق.

ومن ضوى الأبخال خلّوه محقور الدعوة إلى التعاون في إنجاز الأعمال، وضرورة أن يمد الفرد طارئة، فلا يمكن الانفراد في حلها دون مساعدة الآخرين، السؤدد والعزة، مجانباً لمواطن السوء والوضعاء، أياً كانت لأن الجميع معنيون بصيانة المجتمع، وتكافله، والتعاون في

لى ما شرب من علقم الحب كاسات

يدعو المثل الفرد إلى أن يمد يد المساعدة إلى الآخرين من



للطفل في الإمارات تحمل الكثير من قيم الخير والعطاء وإغاثة الملهوف ونصرة المظلوم والكثير من المعانى السامية ومنها على سبيل المثال لا الحصر مساعدة الصغير للكبير كما فى حكاية «بديحة بديحوه»، حيث نقرأ في بدايتها: «يحكى فيما مضى أن فتاة جميلة تسمى عُويشَ، كانت تعيش مع والدها الصياد الفقير وتعمل معه في الصيد، يخرجان باكراً في الصباح ولا يعودان إلا في آخر النهار». وفيها معنى طاعة الوالدين، حيث يساعد الأبناء الآباء في طلب الرزق منذ القديم في البيئة الإماراتية، ونجد الكثير من المعاني المماثلة في حكايات «الراعية والنمر»، «أم الهبان» وهو ما يؤصِّل لقيم الانتماء إلى هذا المجتمع بما فيه من خير وعطاء •

كاتب وباحث من سوريا

1. القيم الاجتماعية في الأمثال الشعبية الإماراتية، دراسة تحليلية، عبد الله

2 . مختارات من الحكم والأمثال في الشعر الشعبي الإماراتي، فهد علي المعمري، ندوة الثقافة والعلوم، ط 1، 2016.

2 . ديوان موزة بنت جمعة المهيري، تحقيق: د . فايز القيسي، شيخة الجابري، عذيجة الخيلي، فاطمة الظاهري، مركز زايد للتراث والتاريخ، ط 1، 2004.

3. سعيد بن عتيج الهاملي/ فروسية الحب والشعر، مؤيد الشيباني، مؤسسة سلطان بن عويس الثقافية، ط 1، 2020.

4. القيم الاجتماعية، عبد الله بن دلموك، مركز حمدان بن محمد لإحياء التراث،

5. القيم الأخلاقية والتربوية في حكاية الطفل الشعبية في دولة الإمارات العربية لمتحدة، عائشة علي الغيض، مركز حمدان بن محمد لإحياء التراث، ط1، 2023.

ييلك: تربطك به قرابة. يُضرب المثل في بعض الأشخاص الذين يقومون بتقديم المساعدة والعون للآخرين، علماً أن هؤلاء لا يمتون بصلة قرابة إلى الذين يقفون إلى جانبهم، ويقدمون لهم العون، وبالتالى: إن المثل يحث أفراد المجتمع على التعاون والتكافل

## الفزعة في الحكايا الشعبية الإماراتية

مواجهة الظروف الطارئة.

الصعبة والقاسية.

قوم تعاونَوا ما ذَلُّوا.

طِقْ الخشم تِدْمع العينْ.

شو خانة: ما فائدة؟

شيرة: شجرة.

طق: اضرب.

إذا شاخْ بنْ عَمّك شِلْ إنعالهُ.

يوفر لهذا المجتمع العزة والكرامة والفخر.

شو خانةْ شْيَرَة ما تْظَلُّل على أهَلْها.

مكون أساسى في بنيان المجتمع، تماماً كمكونات جسم

الإنسان، يتفق مع الحديث الشريف، فعن النبي ﷺ أنه قال:

«مثل المؤمنين في توادهم وتراحمهم وتعاطفهم، مثل الجسد

إذا اشتكى منه عضو تداعى له سائر الجسد بالسهر والحمى».

يشبه المثل توادد المجتمع وتعاونه بالشجرة التي تلقي بظلالها

على من يطلب ظلها والوقاية من وهج الشمس، فالشجرة التي

لا ظل لها، هي شجرة غير نافعة، وهكذا هم الأهل والأصدقاء،

عليهم أن يمدوا يد العون إلى ذويهم في أوقات الشدة، ليظل

التراحم عنواناً يجمع ولا يفرق، يصون ولا يبدد.

حد لو ما ييلك يعيض في أهاليك.

وللحكاية الشعبية في الإمارات دور كبير في ترسيخ صفات التطوع ومساعدة الآخرين، فالحكاية الشعبية ترتبط بالحياة الاجتماعية وتنقل منها وتؤثر فيها، والحكاية الشعبية الموجهة



ِ رُأِثِ / العدد **299** سبتمبر **2024** (29



# 🎡 الأمير كمال فرج

الفزعة سمة أصيلة في المجتمع البدوي، «والفزعة» في التراث الإماراتي تعني المبادرة لتقديم العون والمساعدة، و«راعى الفزعة» هو الرجل الذي يفزع للناس ويهرع لعونهم، ويتسم بشيم عديدة منها: الكرم، والإيثار، والحرص على غوث الآخرين ومساعدتهم.

ويتضمن منهج السنع الإماراتي 70 قيمة أخلاقية، وفي المحور الثالث ومن الصفات الموجودة(1) فيه: الكرم، والفزعة، والإيثار، والعفو، والصفح، وهو ما يؤكد أن الكرم صفة أصيلة في المجتمع الإماراتي.

وقد عبر الشعر النبطى عن الكرم والفزعة والتطوع، كفضائل عربية أصيلة تحضّ عليها مكارم الأخلاق. وهاهو «مبارك الحجيلان» يمتدح راعى الفزعة الذي يسارع إلى مؤازرة الصديق، ويستقبل الناس بكلمات ترحيبية مثل هلا وابشروتم وحاضر، يقول:

«يعجبني الطيّب سريع الفزعه اللى ليا جاه الحمل.. يشتاله

ويتعبني مـن سـوى جميـلِ فينـي

لا شفت وجهه ثم ذكرت أفعاله الطيب يبقى لصاحبه ما يفنى

يكتب لــــه التاريخ ضمن رجالــه

ما حب طاري واحسدٍ ما ينفع وافـــز للـــى سيرتـــه شعّالــه

وافسرح على شوف الكريسم الشامسخ أبو اليمين الديمه الهمّالسه

راعيى هلا وابشروتم وحاضر

راعـــى وفا والنايفه منزالـــه»(2) «الفزعـه بوقت الضيـق صارت قديمـه ويرى «مهدي بن مسفر» أن الفزعة التي لا تكون في وقت الحاجة لا داعى لها، وأن المؤازرة الحقيقية في أوقات الشدائد والمحن. يقول:

> «الفزعــة اللي ما تجــي وقـــت اللـزوم أقســـم برب البيت ما ودّى بهــا

في ذمتي ما ينفعك غير القروم

أهــل الوفــا وقفاتهـا مـن طيبهـا»<sup>(3)</sup> ويؤكد «أسامة الدليمي» أن الفزعة في وقت الضيق صارت قديمة، وأن قومه يفزعون للناس في الظروف والأحوال كلها.

ربعنا ماتنشاف بس بالعزيمسه»<sup>(4)</sup> أما «ضاري البوقان»، فيؤكد أنه شخص قنوع يكتفى بما رزقه الله، ولكنه لا يرغب في رؤية من لا يفزع للناس، يقول: «يا وقـت مانـي زين لو هاجسـي زيـن

ولا أحب اشوف اليي تردّى بمسعاه

رِّاتُ / **2024** بنتمبر **299** عدا / ثُولُتُ



ما ننكر المعروف ونمشى مع الناس رجال مايفزع ولا يقضى الدين ماينتفض في وجه من جاه ينخاه والله لو أسير لبعض الدواوين والقاه حتى بالسلام اتعداه»<sup>(5)</sup> ويعتزّ «رامي أبو الليث» بالقيم البدوية التي نشأ عليها، ومن بينها الكرم والطيب وحسن الضيافة، ويقول: «أنا بـدوي واكتب قصيــدي بإحســـاس أبيات شعري تنطق بالمعانى قويّـه «تعـلا بالشجاعـه عقيـل طبقـا على الكرم والطيب تربيت بنومــاس نشمخ فخرودلالنا تفوح بالشاذليه واحيا الله كل كريم نفسس

حنا بدو سلومنا على العين والرأس

نعرف المواجيب ولو الليالي شقيـــة ويمتدح «على بن رحمة الشامسي» حياة البدو والبادية، ويعدّد

واللى ينخانا يلقانا ولوكانت حمية حنا البدو بعين العدو والكل حراس خوتنا فالطيب والخوى يفدا خويه»(6) وقال «الماجدي بن ظاهر» - أيقونة الشعر النبطي الإماراتي -في فضل الجود والكرم، مشيداً بكريم النفس ومنتقداً البخيل

واصخاها واوفاها ذمامي ولا أحيا البخيل ابن اللئامي»(<sup>(7)</sup>



خصالهم، فهم أهل كرم وجود، وقناعة، وعزة نفس، قلوبهم تفرح بهم إن يوك عانين واسعة، يرحبون بالضيف، ويحرصون على أداء الواجب في السراء والضراء. يقول: «ريــت البــدو مــن نـــاس طيّبيـــن

وقلوبهـــم للصاحــب وساع لو زرتهم كل ساعه وحين تسمع بكلمة مرحبا الساع يقول: الضيف له معهم قوانين والجارات عادات وسناع فى كىل واجىب مستعدّيىن

حتــــى النبـــى أوصـــى لـــــه يــوم الخـويْ يشــرى ولا يبـاع والوالديـــن أصغـوا لـــه والرحصم ما تقطعونه لا يخيب ظنّى فيكــــم 

## الكريم والبخيل

كما امتدح الشاعر النبطى الكريم، انتقد البخيل، وعقد المقارنات بين الاثنين، وفي ذلك تأكيد للمعنييْن الإيجابي

علـــــى الســـــرى والدوب ضاريـــــن

أهـــل الكــرم والجـود باجيــن

«وع اليار ما وصّيكم

ماهم المهم دنيا ولا طماع

يـوم الخصيـــم يُبـــات مرتــــاع

والمدح في الطيبين ما ضاع»<sup>(8)</sup>

واليــــار لــــه مــــدراه

ثـــم حاولـــوا فــى رْضِـاه

تـــرك الرحـــم معصـاه

مـــا دمتــوا فـــ الحياه»<sup>(9)</sup>

أما «سعيد بن كلفوت بن مهيلة» فيوصى أولاده بمراعاة حقوق

الجار، وطاعة الوالدين، والحرص على صلة الرحم، والكرم،



رُونِّ / العدد **299** سبتمبر **2024** 

والسلبي، ومن الأبيات التي سارت بها الركبان في الجزيره العربية، والتي تؤكد أن الدنيا دوّارة، وأن المعسر يمكن أن تتغير حالته فتنقضى حاجته في يوم، وفي المقابل يمكن للميسور أن يتحول إلى محتاج، يقول شاعر:

«عسى المعسر اللي حاجته ردّها الإحراج

ما يصبح عليه الصبح وايديه محتاجه وعسى الميسّر اللي ما يفرج على المحتاج

تحدّه ظروف الوقت ويجرّب الحاجه»<sup>(10)</sup>

ويقارن «حمدان المري» بين البخيل الذي يمتنع عن العطاء رغم أنه يملك الملايين، والكريم الذين يقترض من أجل إكرام

«جعل البخيــل اللــي رصيـــده ملاييـن

اللي إلى جاوه العرب ما تكلف

إفدا الكريم اللي عسر حالم الدين

اللي لاجاه الضيف راح وتسلف»(11) ويبدع «مرزوق السلمي» في التعبير عن الكرم، ويقدم صورة واقعية طريفة، فهو في حالة خصام دائم مع المال، مؤكداً أنه ليس معتاداً على إغلاق الأبواب. يقول:

«بين الريال ويميني ياجماعيه خصام

إن لزمها فكّها وان لزمته فكته

مانی بد «حاتی» لکنیی ما علی ملامه

الباب ماني متعود على صكته»<sup>(12)</sup>

وفي بعض الأحيان تكون المقارنات بين الكريم والبخيل ساخرة، تكشف عن إبداع شعري، وروح ساخرة مرحة، ومن ذلك وصف «وصل العطيّاني» البخيل من شدة بخله بأنه لا يعطى حتى من ذنوبه! يقول:

«الكريم اللي عطي كنّه ما يعطي من حلاله لو طلبته ثوبه اللي لابسـه يعطيك ثوبه

لعن أبو جد البخل واللي يحطّه راس مالـه

البخيل بخيل ما يعطيك حتى من ذنوبه»<sup>(13)</sup>

وبالروح الشعرية الساخرة نفسها، يقدم «عبد الرحمن بن محمد العتيبي» صورة كاربكاتيرية للبخيل الذي يحسب التكاليف على الآلة الحاسبة قبل أن يذبح الخروف، ويقول:

«جعل البخيـل اللي قبـل يدبح خـروف

يحسب تكاليف على الأله الحاسب يفدي الكريــم اللــي مقــرن للضيــوف بمناسبه ولا بدون مناسبه» (14)

### التقليد والإبداع

مع أهمية الفكرة في آلية الإبداع، أي فكرة ستصبح في يوم ما قديمة، ولعل ذلك ما دفع عنترة بن شداد إلى أن يبدأ معلقته بالقول: «هل غادر الشعراء من متردم»، وهنا يبرز دور الشاعر في صناعة فسيفساء الصور الجديدة المبدعة من الفكرة تقليدية. وفيما نجح شعراء العصر الجاهلي - من خلال أغراض





الحكمة والمدح والفخر - في ابتكار صور فنية عن الكرم خلّدها التاريخ، نجح الشعراء النبطيون في العصر الحديث في تجديد فكرة الكرم التقليدية، وتقديم صور فنية جديدة عن الفزعة، لعبت على المفارقة بين الشيء وضده، الجيد والسيئ، الكريم والبخيل، وأضفوا على قصائدهم الروح الساخرة التي أكدت المعنى من ناحية، وأضافت الفكاهة من ناحية أخرى، والأمر اللافت للنظر أن معظم الشعراء الذين أبدعوا في هذا الاتجاه هم من الشباب.

وذلك كله يؤكد أهمية طرح القيم المتوارثة كالفزعة والجود والعطاء والكرم لتكون مادة للكتابة والإبداع، بذلك نحرث الأرض ونحرَّك المخيّلة، ونحفّز الشعراء لتقديم رؤى فنية جديدة نابضة بالحياة

صحفي وباحث مصري

(1) راجع كتاب النشاط 2021 - 2022 الصف الثاني مادة السنع الإماراتي. شوهد في 13 / 5 / 2024.

- (2) مقاطع شعرية: www.youtube.com. شوهد في 13 / 5 / 2024.
  - (3) المصدر السابق نفسه.
  - (4) المصدر السابق نفسه.
  - (5) المصدر السابق نفسه.
- (6) شعر نبطى للشاعر رامى أبو الليث، مدونة شخصية: www.facebook.com . شوهد في 13 / 5 / 2024.
- (7) «الماجدي بن ظاهر شاعر القرن العاشر»، سعد الحافي/ صحيفة الرياض، 2008م، العدد 14565.
- (8) ديوان نسيم الخليج «علي بن رحمة الشامسي»، د. راشد المزروعي، نادي تراث الإمارات، أبوظبي، 2010، ص 304.
- (9) ديوان بن مهيلة «سعيد بن كلفوت بن مهيلة الشامسي»، د. راشد أحمد المزروعي، نادى تراث الإمارات، مركز زايد للدراسات والبحوث، أبوظبى، 2008، ص 131.
- (10) شاعر مجهول: أجمل أبيات عن الكريم في الشعر النبطي، د. صدام بن كده: . www.youtube.com . شوهد في 13/ 5 / 2024.
  - (11) المصدر السابق نفسه.
  - (12) المصدر السابق نفسه.
  - (13) المصدر السابق نفسه.
  - (14) المصدر السابق نفسه.

رُّاثِیِّ / العدد **299** سبتمبر **2024** 



# 🍪 فاطمة سلطان المزروعي

عرف المجتمع الإماراتي منذ بدايته الود والاحترام والتلاحم والتماسك، نستلهم ذلك من كلمات المغفور له - بإذن الله تعالى - الوالد الشيخ زايد بن سلطان آل نهيان - طيّب الله ثراه - حينما قال: (أعتبر نفسي رب عائلة كبيرة هي الشعب، وأن واجب رب العائلة أن يرعى شؤون أفراد عائلته ويعمل على سعادتهم ورفاهيتهم) من هذه الرؤية تستلهم دولة الإمارات العربية المتحدة رؤيتها وانطلاقاتها الواثقة نحو مستقبل التلاحم الأسري والمجتمعي كونها أحد أهم المرتكزات في الأجندة الوطنية التي تضع المجتمع كمؤشر مركب يقيس مدى تمتع أبناء المجتمع بالمبادئ والقيم المرتبطة بالهوية الوطنية والتكافل الاجتماعي والشراكة المجتمعية بين جميع مكونات المجتمع ولا شك أن التماسك الأسري هو سر التلاحم والمشاركة والدعم بين أفراد الأسرة والعائلة في جو يسوده التفاهم والاحترام والمساواة.

# الفزعة في مناسبات الزواج

ولما كانت الأسرة هي النواة فإن الزواج واحد من المناسبات المفصلية في حياة الفرد وأسرته وهو من المناسبات التي تتبدى فيها (الفزعة) بصور متعددة عبر المشاركة في الأفراح وتقديم المساعدات سواء أكانت عينية أم مادية، في المقابل كان المعرس (العربس) هو الذي تقدم له (العينية) أى الإعانات والهدايا من أهله وجيرانه، فهذا يقدم مقداراً من المال وبعضهم يقدم ماعزاً أو غنماً لذبحها يوم العرس عند إعداد الطعام وآخر يقدم مؤونة مثل: الطحين، والأرز، والقهوة وغيره من احتياجات الاستعداد للعرس وهذا العون لم يكن إلزامياً بل عادة اجتماعية تمثل إحدى صور التكافل الاجتماعي غير أن هذه الإعانات يجب على العريس أو أهله ردها لمن قدمها في مناسبات مماثلة، وكانت النسوة يشتركن في تجهيز ما يلزم للطبخ احتفالاً بالعرس، ويكون طبخ الطعام أمام بيت أهل العروس أو قريباً منه ثم يسهم الجميع في توزيع الطعام على الأهل والجيران وكان الكل يشارك عن طيب خاطر فهذا يساعد في الطبخ وآخر في ذبح المواشي وآخرون يرتبون المكان وغيرهم يشاركون في الغناء والفنون الشعبية، كما



يقدم الجيران ما ينقص أهل العروس من حاجيات مثل أدوات وألحفة ومخدات ومساند وتشارك النساء في الحناء وتجهيز ملابس العروس وحاجياتها، كذلك الفرق الشعبية كان أفرادها من أهل (الفريج) الحي يشاركون بلا مقابل والأمر نفسه بالنسبة

## الفزعة والتنشئة في المجتمع الإماراتي

ارتبطت الولادة في المجتمع الإماراتي منذ القدم بالتعاضد والتكاتف والتعاون وكان يبدأ منذ ظهور أعراض الحمل ومعاونة نساء الأسرة والحي للمرأة المنجبة وكانت الأسر تعتني بالطفل منذ صرخته الأولى عناية فائقة وتستخدم كل ما توفره البيئة من أدوية وأعشاب وعطور في حمايته والمحافظة على صحته، وتبدأ عملية التنشئة الاجتماعية للأطفال في كنف الأسرة الممتدة ليتحرك الطفل في وسط مجموعة أكبر تتعدد فيها الأعمار وتشمل اختلاف النوع، كما أن أفراد هذه

المجموعة من إخوان وأخوات وأبناء عمومة وغيرهم يمثلون وحدة اجتماعية مترابطة ومتجانسة كما ينقل كبار السن خبراتهم ومعارفهم ومشاعرهم للصغار في أسلوب تربوي أصيل على امتداد المجتمع الإماراتي وتكليفهم ببعض الأمور المنزلية كالالتفات إلى الإبل أو الرعي وتدريبهم في البادية الصحراوية والجبلية على الرماية والزرع والاعتناء بالإبل والرعي والحطابة والتعامل مع مياه الأودية والأفلاج والينابيع وصخور الجبال ومساعدة والده وأسرته في جوانب الحياة جميعها وكان ينضم إلى قافلة الجمال والحمير المحملة بالمنتجات الزراعية



رُونِ / العدد **299** سبتمبر **2024** / العدد العد

الموسمية والعسل والسمن، حيث تنطلق القافلة فجراً في رحلة البحث عن الرزق الحلال وقد تمتد هذه الرحلات إلى أكثر من أسبوع لتصل إلى أسواق المدن الساحلية وتقطع رحلتها ذهاباً وعودة في دروب جبلية ووديان وكثبان رملية في صحاري قاحلة بهدف تسويق منتجاتها الزراعية، في تلك الحقبة وعلى الرغم من قساوة الطبيعة كان الناس كالجسد الواحد جيراناً وأخوة وأنساباً تجمعهم الأماكن وتفرقهم لتعود لتجمعهم مرة أخرى.

ولا تزال تلك القيم الأسرية التي توارثتها الأجيال في مجتمع الإمارات موجودة، وعلى الرغم من التطور الكبير الذي تشهده دولة الإمارات العربية المتحدة في نواحي الحياة، فإن هذه الحداثة ظلت متصلة بأسباب رسوخها الاجتماعية متمثلة في القيم والعادات والتقاليد الأصيلة، وهو الدور الذي تضطلع به مؤسسات الدولة المختلفة في ترسيخ هذه القيم وعلى رأسها مؤسسة التنمية الأسرية التي ترأسها أم الإمارات الشيخة فاطمة بنت مبارك، حفظها الله.



## الفزعة في المجالس الإماراتية

عرف المجلس بأنه منتدى اجتماعي تبرزمن خلاله ملامح الحياة الاجتماعية ومظاهر التكافل والتواصل بين أفراد المجتمع وهو عادة إماراتية راسخة في معانى التواصل والترابط والتكافل الاجتماعي العام يناقشون يومياً فيه شؤونهم ويتناقلون الأخبار والحكايات ويسمى مجلس الشيوخ (البرزة) حيث من حق جميع أفراد المجتمع أن يحضروا المجلس ويدلوا بآرائهم في الشؤون الاجتماعية واليومية وجرت العادة أن يتم بناء مجلس الشيخ قرب منزله أو في منتصف الفريج وتتعدد أشكاله على حسب البيئة الموجودة فيها وله دور كبير في استقبال الضيوف وإكرامهم وفي التشاور والمناقشة وحل مشكلات الحي، ولكن المجالس كان دورها الأشمل في استقبال الضيوف والزوار فهي رمز للكرم والضيافة وقد عرفت مساكن بعض العائلات الكبيرة في المجتمع مجالس عدة في بيت واحد إلى جانب المجالس أو الحلقات الجماعية التي عرفتها المساجد للتدارس والتعليم، لقد كان للمجالس أثر إيجابي في حل المشكلات والخلافات بين أفراد المجتمع وخلق مزيد من الوئام بين المتنازعين بالطرق السلمية وكانت بمنزلة المدرسة التربوية للأبناء حيث

كانوا يشاركون آباءهم في حضور اللقاءات الجماعية، فكانت مجالس الشيخ زايد الأول مقصداً للعلم من الإمارات يتوافد عليها العلماء فيجدون عند الأب مؤسس الدولة وبانيها الكرم والتقدير في مجالسه، وكان يقابل الشخصيات التي كانت تفد عليه سواء في قصر الحصن في أبوظبي أو في محل إقامته في واحة العين وكان اهتمامه برعيته واضحاً ووصف مجلسه بأنه كان ملتقى عاماً فتحت أبوابه للجميع. لقد ظلت مفردة التطوع حاضرة بأشكالها كلها في المجتمع الإماراتي، وكانت الفزعة موجودة بما تجود به النفس سواء في وقت الرخاء أو الشدة مما يقوي الترابط الاجتماعي وعادة ما يتحلى راعى الفزعة بشيم عديدة تكون الحافز الرئيسي لعملية التطوع، مثل: الإيثار، والشهامة، والكرم، والشجاعة، وكانت دوافع الناس للفزعة تتمثل في ثلاثة محاور رئيسية أهمها: شح الموارد، وعدم ضمان الدخل، وغياث من يحتاجون للغوث؛ ولهذا كان الناس يتقاسمون هذه الموارد الشحيحة. ولذلك انتشر مفهوم الفزعة في المجتمعات فكانت هناك الهبة الجماعية التي استطاعت أن ترسخ مبادئ الإيثار في نفوس المجتمع. فالغواصون كانت تتجلى هذه الروح في عملهم الشاق في غياهب البحار بحثاً

عن اللؤلؤ، والصيادون كذلك. ويتعدى ذلك إلى المهن التي يتعاون فيها أبناء الفئة الواحدة على أداء عملهم بما تقتضيه الروح الجماعية إلى مشاريع النفع العام التي تعود فائدتها على مجتمع الفريج والقرية والمدينة بأسرها، وكانت أشكال الرعاية والخدمات الاجتماعية في مجتمع الإمارات التقليدي طواعية وأهلية ومحدودة، ونابعة من تراث ومأثورات شعبية ومبادرات إنسانية، فقد كان الناس يقدمون مساعداتهم في تلك الأعمال التي تحتاج إلى الكثير من الأيدى العاملة مثل: الزراعة، وبناء البيوت، وصناعة القوارب، وشباك الصيد وغيرها، وأوجه التعاون في مجتمع الإمارات التقليدي كانت تتم تحت ظلال تكافل الجماعات وقوة العلاقات الاجتماعية، وقد اتخذت الرعاية الاجتماعية في مجتمع الإمارات قبل الاتحاد ممارسات غير منظمة، أهمها نظام التكافل الاجتماعي الذي يستند إلى تعاليم الدين الحنيف وتعدد الوسائل في تحقيقه، مثل: الزكاة، والصدقات، وإسعاف الجائع والمحتاج، والإيثار، وبالوصية، والهدية، أو الهبة، والإعارة، والوقف، والضيافة إلى جانب الفزعة وهي إحدى أشكال التعاضد الاجتماعي التقليدية يتعرضون لها. السائدة في المجتمع التقليدي كأحد أشكال التكافل المادي والتضامن الاقتصادى الأسري والقبلى عبر تقديم مختلف

وهي المساعدات التي كانت أفراد القبيلة تقدمها بشكل طوعي بحسب مقدرة كل فرد في حالات معينة مثل إقامة الأفراح في المناسبات الدينية والاجتماعية وفي حالة غرق السفن أو حوادث أخرى وذلك لتعويض الأفراد عن الخسائر التي قد



وَّأُنُّ / 2024 سبتمبر 2024 (39 38 الغزعة الإماراتية.. ملحمة تاريخية ملهمة للأحيال القادمة

## فزعة أبوظي في الترحيب والتلاحم المجتمعي

لماضى الحياة في دولة الإمارات العربية المتحدة ولمن عاشها في السابق استطاع أن يعيش ويشاهد ذلك التعاضد وإكرام الضيف والفزعة في شؤون الحياة اليومية، فعندما حل شيوخ بني ياس في جزيرة أبوظبي وحفروا البئر وبنوا الحصن واتخذوها حاضرة لهم لم يستأثروا به وحدهم، وعلى الرغم من أنهم الأوائل الذين بنوا ووضعوا لبنات الحياة المستقرة فإنهم أمنوا بحق العيش المشترك.

والعمل لم يكن مقتصراً عليهم وحدهم بل بسطوا أيديهم لجميع مَنْ في محيطهم الصحراوي ليتوافد عليهم الكثير من البدو وأهل البحر في مرحلة قادمة عنوانها التسامح والترحيب بالضيف والتعايش مع الآخر، لقد أسهب الرحالة الأجانب في وصف مشايخ البادية وفي ليوا والإمارات، لقد عدد ثيسجير في عام 1946 سبب محبة البدو للمغفور له - بإذن الله تعالى -الشيخ زايد بن سلطان آل نهيان - طيّب الله ثراه - وأرجع ذلك لكرمه ومودته وقوة شخصيته وفطنته وقوة بنيته الجسدية وغيرها من الصفات التي أهلته لتك المحبة من شعبه، اتسمت حقبة المغفور له الشيخ زايد بن سلطان آل نهيان - طيّب الله ثراه - بحرصه عبر مجالسه المعروفة على ترسيخ قيم التلاحم بين أفراد مجتمعه فقد كان (زايد رب أسرة) والأسرة كانت في





البداية أسرته الصغيرة وفي عام 1946 أصبحت أسرته هي سكان المنطقة الشرقية كلهم، ثم في عام 1966 أصبحت أسرته أبناء إمارة أبوظبي جميعهم، ثم في عام 1971 أصبحت أسرته دولة الإمارات العربية المتحدة كافة.



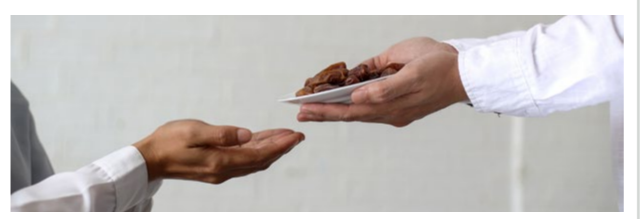
فزعة الإمارات: من تحرير الكويت إلى الخدمة الوطنية لقد أثبتت دولة الإمارات العربية المتحدة أنها على أهبة الاستعداد لنجدة جيرانها عندما شاركت قوات الإمارات كقوة مؤثرة في حرب تحرير الكويت عام 1990 وسقط شهداؤها في ميدان الشهداء وهم يُقتلون من أجل تحرير الكويت، تلم المواقف التي عبرت عن سياسات المغفور له -بإذن الله تعالى - الشيخ زايد بن سلطان أل نهيان - طيّب الله ثراه - عندما فتح أبواب التطوع والانخراط في معسكرات التدريب العسكري التي استمرت أسابيع وتلقوا خلالها الكثير من التدريب على أنواع الأسلحة والتخصصات العسكرية كان من بينهم الطالب والموظف والتاجر والمهندس والطبيب والقاضي حتى المرأة شاركت لترسم صورة ناصعة التلاحم ثم تسابق الشعب لاستضافة العائلات الكويتية التي وفدت للى وطنها الثاني في دولة الإمارات العربية المتحدة وتقديم

صور الرعاية وتلبية احتياجاتها من مختلف الخدمات وأنواع الرعاية كافة، وقد شهدنا دخول المرأة في ساحة الميدان العسكري وانضمامهن إلى مدرسة خولة بنت الأزور ووقوفهن جنباً إلى جنب بجانب الرجل وقد جاء قانون الخدمة الوطنية والاحتياطية رقم 6 لسنة 2014 ليحدد أليات وضوابط تجنيد شباب الوطن وفتياته لنيل شرف الخدمة الوطنية والمساهمة في الدفاع عن الوطن.

ومنذ تأسيس الدولة عام 1971 استطاعت دولة الإمارات العربية المتحدة أن تقوم بدور رائد في تعزيز التضامن الإنساني وتبوأت مكانة متقدمة ضمن منظومة القوى في العالم، وجاء قانون الخدمة الوطنية رقم 6 لسنة 2014 ليحدد آليات وضوابط تجنيد شباب وفتيات الوطن لنيل شرف الخدمة الوطنية والمساهمة في الدفاع عن الوطن حيث استطاعت تعزيز القدرات الدفاعية والعسكرية للدولة في مواجهة الأزمات والكوارث وأسهمت في تعزيز الحس الأمني لدى المواطنين وسعت إلى تحصينهم من الأفكار الهدامة وحمايتهم من التهديدات الأمنية التي تحدق بوطنهم داخلياً وخارجياً.

## فزعة الإمارات في العمل الإنساني والتنمية العالمية

لقد استطاعت دولة الإمارات العربية المتحدة أن تقدم الكثير من المساعدات التنموية والخيرية منذ تأسيسها وتنوعت مشاريعها التنموية ما بين بناء الجسور والمجمعات السكنية والطرق وتوليد الطاقة وغيرها، لقد أسس الشيخ زايد بن سلطان آل نهيان -طيّب الله ثراه - صندوق أبوظبي للتنمية ليكون عوناً للأشقاء والأصدقاء في الإسهام بمشاريع التنمية والنماء وخلال أكثر من 40 عاماً استطاع الهلال الأحمر أن يحجز موقعاً بارزاً على خريطة العمل الإنساني والإغاثي وبناء سمعة عالمية طيبة في ميدان العطاء الإنساني لقد تصدرت الإمارات قائمة الدول الكبرى صاحبة الإنجازات الملموسة في مجال إغاثة اللاجئين والنازحين وضحايا الحروب والكوارث الطبيعية، لقد شاركت القوات المسلحة في عهد الشيخ زايد بن سلطان آل نهيان - طيّب الله ثراه - بالعديد



ِ رُأِثِ / العدد **299** سبتمبر **2024** / العدد ال 40 الفزعة الإماراتية.. ملحمة تاريخية ملهمة للأجيال القادمة



من المشاركات والمساهمات ففي عام 1976 شاركت في لبنان ضمن قوات الردع العربية، وفي عام 1991 ضمن قوات درع الجزيرة لتحرير الكويت وانضمامها مع قوات الأمم المتحدة في إعادة الأمل للصومال في عام 1992 وقدمت القوات المسلحة الكثير من المساعدات للمشردين والمحتاجين في إقليم بالكامل تسد رمق جوعهم وكان لها الدور الأهم في تطهير الأرض في الجنوب اللبناني من الألغام عام 2001. وفي عهد المغفور له الشيخ خليفة بن زايد آل نهيان - طيّب الله ثراه - تواصل دور القوات المسلحة بمديد العون للشعب الباكستاني خلال زلزال



وقيادته التي فتحت الأبواب للشباب للتطوع في جميع الميادين على اختلافها في هذا المجال الذي يركز على أهمية التعاون والتكافل في منظومة تصب في صالح المجتمع وتكاتفه

2. القوة الناعمة العمل التطوعي والعطاء الإنساني على خطى زايد، عادل الشمري، مركز الإمارات والدراسات والبحوث الاستراتيجية، ط1، 2019. 3. الخدمة التطوعية بدولة الإمارات العربية المتحدة، الواقع والطموح، دراسة

عام 2005 وفي عام 2008 كان لها دور بارز في إغاثة المنكوبين في اليمن نتيجة الظروف الطبيعية العنيفة والكوارث والسيول التي ضربت المنطقة وتسببت بأضرار جسمية للسكان، كما شاركت القوات الإماراتية في عملية إعادة الأمل ضمن التحالف العربى بقيادة المملكة العربية السعودية وهي عملية انطلقت كوسوفو عام 1999 إلى جانب إيوائهم في معسكرات مجهزة في 26 مارس 2015 ضد المتمردين على الشرعية. ومن منطلق حرص الشيخ خليفة بن زايد - طيّب الله ثراه - على تخليد ذكري شهداء الوطن لما قدموه من تضحيات أمر رئيس دولة الإمارات صاحب السمو الشيخ محمد بن زايد آل نهيان - حفظه الله -بإنشاء نصب تذكاري للشهداء في مدينة أبوظبي لتظل ذكري شهداء الوطن البواسل وبذلهم وتضحياتهم بأرواحهم الغالية، وأمر صاحب السمو الشيخ محمد بن زايد آل نهيان بإنشاء مكتب في ديوان ولى عهد أبوظبي يعنى بشؤون أسر شهداء الوطن ويجسد هذا النهج معانى التلاحم بين شعب الإمارات

1. الفزعة، عبد الله عبد الرحمن، هيئة أبوظبي للسياحة، أبوظبي، ط1، 2017. سيدانية، وزارة الثقافة وتنمية المعرفة، ط1، 2019.

# الفزعة في الأدب الإماراتي ...

# كيف وثق الإبداع موروثاً قيمياً كان دستور القبائل وقانونها 🔽

## 🎡 نشوة أحمد

لفترات طويلة من التاريخ كانت القبيلة مكوناً أصيلاً للمجتمعات العربية، لا سيما في مجتمعات البادية، التي تألفت مع الصحراء، وتمكنت من التعايش مع قسوتها، إذ كانت العشيرة بمثابة النواة، التي شكّلت تلك المجتمعات. وعلى الرغم مما لحق بها في العصور الحديثة من تحوّل، قادها من المفهوم العشائري، إلى مفهوم الأمة الواحدة؛ فإن الكثير من قيم القبيلة وخصالها ظل ينتقل من جيل إلى جيل، ويحرص الآباء على غرسه في أبنائهم، وتوريثهم إياه، لا سيما قيم الكرم، والشجاعة، والوفاء بالعهد، والحلم، والحكمة، واحترام كبار السن، والنساء، والبيوت. ومن هذه القيم جميعها تشكّلت الفزعة، بما تحيل إليه من معانى النجدة، ونصرة المظلوم، وإغاثة الملهوف عند وقوع المصائب والبلايا. وهناك الكثير من الحكايات التي حفظها ووثِّقها التراث العربي، والتي تشي بأهمية الفزعة، كتشريع رئيسى في دستور القبائل العربية، فكان الرجل يفزع لمن لاذ به. وكان إذا وعد أو أؤتمن، ضحى بالنفيس فداء لوعده، وحفظاً لأمانته. وقد وتّق التراث العربي أمثلة عديدة على الفزعة في الجاهلية، وبعد الإسلام. كما وثّق حرص المجتمع الإماراتي على التمسك بهذه القيمة، التي رسخها الأجداد والآباء، لتستمر سمة أصيلة له، جيلاً بعد جيل. ولكون الأدب مرأة المجتمعات، وذاكرتها الحية النابضة، استدعت كثير من الأعمال الأدبية الإماراتية؛ الفزعة كمكون أصيل من تراث المجتمع، ومن حاضره أيضاً، وإن تبدلت مسمياتها، وما يدل عليها من مفردات.

### إغاثة الملهوف

في رواية «ظبية الجواء» استدعى الكاتب على أبو الريش

خصلة الفزعة، فوظف بعض أحداث الرواية في إبراز قيمة هذه الخصلة، ومكانتها بالنسبة إلى أهل الصحراء، مهما كلفهم الأمر من تضحيات، فعلى الرغم من سعى البطل المضنى في الصحراء القاحلة، للتحايل على قسوة الطبيعة وشحها، من أجل إعالة عائلته، وإطعامها فإنه تجاهل مقصده، وفزع لإنقاذ امرأة لا يعرفها، وحرص على صيانة كرامتها، بعد أن فاجأها المخاض في القفر، وتحمّل عبء إعادتها إلى ديارها على دابته، مؤثراً سلامتها على سعيه للرزق.

«شاهد أبو عايض امرأة تتلوى مسندة ظهرها على جدع شجرة غاف ... سار باتجاه المرأة يستطلع الأمر... لمحها تدخل يدها تحت عباءتها وتخرج مدية وتستلها لتقطع حبل السرة، تدارى بعيداً ملتفتاً إلى الوراء كي لا يكشف ستر المرأة، ولما فرغت... اقترب أبو عايض مخفضاً رأسه، مسبلاً جفنيه إلى الأسفل، طلب مساعدة المرأة... وقال برفق: هل أستطيع مساعدتك يا أختاه؟ المرأة تحت وطء الحاجة استجابت بخجل وقد ذبل





حياتهم، فهم كما رسمت شخصياتهم، وكما ذكرتهم كتب

التاريخ - موسوعة القبائل العربية / محمد سليمان الطيب -

كانوا دائماً ما يمثلون صوت العقل والحكمة، يتسمون بالحلم،

ويبثون الأمن والطمأنينة فيمن حولهم، ويسعون بالسلم والود

كما كانوا يدفعون من أموالهم طوعاً ديات القتلى؛ حقناً

للدماء، وإفشاء للسلام. ويفزعون عبر سلوكهم هذا للتخفيف

عن ذوي العسرة من أبناء قبائلهم، بل إنهم كانوا يتنافسون في

وارتبطت الفزعة، ودور شيوخ القبائل في ترسيخها؛ بالمجالس

التي تعد مظهراً أصيلاً من مظاهر المجتمع الإماراتي، تاريخاً

وحاضراً. وقد نقلها الأدب الإماراتي عبر العديد من النصوص

الروائية، ونقل ما كان يجري خلالها من تباحث أبناء القبيلة

في أمورهم الحياتية، وفي مشكلاتهم من أجل إيجاد حلول لها،

وكذا للتضامن بعضهم مع بعض في النوائب، وفي المسرات

أيضاً، كما في رواية «الخوف من شيء ما» للكاتب على أبو

الريش» في اليوم التالي حضر الجميع واجتمعوا على حل

المسألة بود. وكان شاهين يجلس في مقابل سلطان وكأن

ذلك، ويعتبرونه آيات للفخر، وعلامات للشرف والسيادة.

لإطفاء نيران الحرب، وإنهاء الصراعات بين القبائل.

وجهها وبدا جفناها مثل ورقة الغاف المنهكة تحت ضربات الشمس».

وفي رواية «زمن السيداف»، أبرزت الكاتبة الإماراتية «وداد خليفة» قيمة الفزعة، وأهميتها في الموروث الإماراتي، وكيف كانت القبائل تفزع لنصرة المظلومين، لا سيما إن كانوا من أبنائها، فعندما أُختطف أبناء حمدة، سارعت إلى شيخ قبيلتها، الذي سعى من فوره لإغاثاتها، وأرسل رجاله لإنقاذ أبنائها.

كما استدعت الكاتبة موروثاً من العادات، كان شيوخ القبائل يحرصون عليها، لضمان تحقيق غاياتهم في نصرة المظلومين، مثل عادة حرق طرف رسالة بعد كتابتها، ما ينم عن عدم قبول رد الطلب الذي جاء فيها.

دخلت حمدة المجلس بخطى متعثرة، متجهة حيث جلس الشيخ، وطاحت عليه: دخيلك يا شيخ، شفتك وشفت السلامة، ترى عيالي شلّوهم.. أجابها مطمئناً إياها بصوت رقيق: اهدئي يا حمدة، وصلت عند عشيرتك وسندك... أنت بنتنا واللي يصيبج يصيبنا».

#### الشيوخ وقانون الفزعة

وقد نقلت الكاتبة عبر تقنيات الوصف؛ سمات وملامح أشراف

شيئاً لم يحدث، حيث أقبل سلطان دون مقدمات، وهمّ يقبل رأس صاحبه، ويبدي له الاعتذار .... انشرحت صدور الرجال.... تبادلوا أطراف العديث حول الجلل الذي أصاب العالم ... كان الرجال يحاولون إخراجه من سطوته عن طريق إثارة النكات والأحاديث الهزلية بغية التفريج عن صاحبهم».

وفي كتابه في أدب الرحلة «الخروج من ليوا يليه في ديار الشحوح» رصد الكاتب «أمجد ناصر» سمات المجتمع الإماراتي، التي تعد امتداداً لموروثه من قيمة الفزعة، في مواجهة المشكلات، وإنهاء الصراعات عبر القوانين القديمة ذاتها، التي تُعلي من أهمية علاقات النسب والدم وقوتها، وتعتمد على الكلمة التي تتضمنها عهود الرجال، في تطييب الخواطر وحل المشكلات. وهو ما سمّاه الكاتب بـ «قانون الصحراء».

## مهن قوامها الفزعة

عمدت نصوص عديدة من الأدب الإماراتي إلى توثيق بعض المهن التراثية، التي اندثرت ولم يعد لها وجود في عصرنا هذا، وكانت الفزعة قوام تلك المهن، مثل مهنة اقتفاء الأثر، إذ كان مقتفي الأثر يفزع مستخدماً مهاراته لإغائة الملهوفين، الذين فقدوا أبناءهم في الصحراء، أو فقدوا متاعهم وحيواناتهم، حتى يتمكن من إعادة ما فقدوه. كذلك برزت مهنة المطوع في كل الأعمال التي أفردت مساحات منها للتراث، فبرز في روايات مثل «الخوف من شيء ما» لمؤلفها علي أبو الريش، ورواية «في فمي لؤلؤة» لميسون صقر، ورواية «رسائل عشاق» لفتحية النمر، وغيرها من أعمال رصدت تنوع المسؤوليات التي يتحمل أعباءها المطوع، ومن بينها الإصلاح بين المتخاصمين، والتوسط





ومن صور الفزعة التي رصدها الأدب أيضاً، ما ميز المجتمع الإماراتي من تضامن في الأفراح والأتراح، وما حرص عليه أفراده من تكافل وتراحم، لا سيما في أوقات القحط، وضيق العيش. فكانوا يمدون بعضهم بعضاً بالطعام، وقد ظهرت هذه العادات التي تعبّر عن الفزعة في روايات عديدة، مثل رواية «سيف» للكاتبة الإماراتية فتحية النمر: «كان أبناء الحي لا يبخلون عن رد الجميل للأسرة في غيابه. زوجة عبد الله تجتهد في إزالة الموانع من طريق الجارة الشابة، التي تقضي غالب أيامها وحيدة بين جدران أربع، يصغر فيها الخواء بألا تستحي من طلب المساعدة أياً كانت، وغالباً طبخات تتقنها الجارة الخبيرة بشؤون الحياة كلها، تجيبها وهي تلمس أنفها المرتفع والمحمر: فالك طيب، ما طلبت».

كذلك أبناء المجتمع يفزعون لتجهيز العروس، ولسداد دين المتعسر، وبرز حضور هذا الشكل من الفزعة في العديد من الأعمال الروائية، لا سيما الأعمال التي تناولت زمن الغوص، حيث كان الغواصة يعانون مواسم صعبة، يقل فيها الرزق ويزداد فيها الدين، فيفزع لهم أبناء جلدتهم، ويقدمون كل ما يتسنى من المال والجهد، من أجل التخفيف عن المعسرين عيسنى من المال والجهد، من أجل التخفيف عن المعسرين

كاتبة وصحفية مصرية

# سوسيولوجيا القيم في المجتمع الإماراتي

# الغزعة وقيم البطولة والمروءة ونجدة الملهوف رواية «ساحل الأبطال» نموذجاً

# 🎡 محمد فاتح صالح زغل

جاء في الدراسات المتخصِّصة أن: «القيم أحكام مكتسَبة من الظروف الاجتماعية، يشعر بها الفرد ويحكم بها، وهي تحدّد مجالات تفكيره، وتحدّد سلوكه، وتؤثّر في تعلّمه، فالصدق والأمانة، والشجاعة الأدبية، والولاء وتحمّل المسؤولية، كلها قيم يكتسبها الفرد من المجتمع الذي يعيش فيه، وتختلف القيم باختلاف المجتمعات».

والرواية الإماراتية، شأنها كشأن غيرها من الروايات العربية، درجت على توظيف التاريخ بأحداثه ووقائعه على نحو طاغ رغم اختلاف أسلوب المعالجة والتوظيف من رواية إلى أخرى ما جعل بعضها يكتسب صبغة الرواية التاريخية.

ينحو الروائي على محمد راشد منحى آخر في روايته «ساحل الأبطال» حين يتجاوز المقدمة، ويدخل في سرد الأحداث المتعلقة بجانب من تاريخ رأس الخيمة مباشرة من خلال الشخصية الرئيسية صالح. ويعالج الكاتب في هذه الرواية محاولات بريطانيا احتلال رأس الخيمة وإخفاقها في ذلك لسنوات، متتبعاً المراحل التي مرت بها إلى أن تمكنت من ذلك إثر الحملة العسكرية التي قادتها في عام 1819 التي أدت إلى

القضاء على قوة القواسم البحرية والبرية. ولعل اسم الرواية كذلك يحيل هو الآخر إلى بُعد تاريخي مهم، فمن المعلوم أنه من بين التسميات التي كانت تطلق على الإمارات خلال تلك المرحلة إمارات الساحل المتصالح والساحل المهادن فجاءت تسمية الرواية متماهية مع تلك التسميات، ومستحضرة الصفة البطولية التي لازمت سياق الرواية وتوجهها العام.

هذه الرواية تعد من أهم الروايات الإماراتية ذات النزوع الواضح للتاريخ وتوظيف أحداثه ووقائعه في السرد رغم اختلافهما في البنية السردية، وأسلوب التوظيف والمعالجة للنص التاريخي المعروض في حلة روائية، وهي تجسد قيم البطولة والفزعة والمروءة والشهامة.

يقول في الرواية: «مرت أربع سنوات طويلة ثقيلة على أهالي رأس الخيمة بعد الحملة البريطانية، ولكنهم لم يستسلموا، أعادوا بناء مدينتهم وجندوا كل إمكانياتهم لبناء الحصون وبناء السفن، واستطاعوا خلال فترة قياسية تعويض كافة ما فقدوه من سفن وأنشؤوا أسطولاً بحرياً يليق باسمهم كقوة بحرية يحسب لها ألف حساب، أقضت مضاجع الإنجليز في بومباى وبوشهر، حتى إن هؤلاء القادة أطلقوا على قوات القواسم البحرية صفة «القراصنة»، ولكنهم في الحقيقة طلاب حق وأصحاب أرض وصقور البحار، يا له من زمن غريب!.. من



يدافع عن وطنه وحريته يوصم بالعدو، ومن يدافع عن مياهه يسمى قرصاناً، لا وألف لا، إنما القرصان من يتعدى على ممتلكات غيره ويسلب الآخرين حقوقهم.. لقد قلبت الآية واختلطت المسميات».

وما من شك في أن إشادة الكاتب ببطولة القواسم وبحقهم في الذود عن حياضهم أمر مشروع، وقد عبّر عن أفكاره من خلال الأفعال والشخوص والمواقف الروائية الفنية التي تشكّل معادلاً موضوعياً لتلك

وثمة أسئلة عبر تيار الوعى يطرحها متأملاً:

حقاً أخذ أرضنا وأرض أجدادنا بالقوة؟

لينتقموا منا ويأخذوا بثأر قتلاهم؟».

يراقب معركة حامية بين جنوده والقواسم:

يخطر بذهني أبداً أن نلقى مقاومة منهم كهذه».

وخوفهم من مقاومتهم وتهديداتهم المستمرة.

وفي الفصل الأول من الرواية يسترجع «النوخذة صالح» ذكري

إقلاعه منذ ثمانية أشهر بسفينته من ميناء رأس الخيمة، حيث

كان بانتظاره البحارة والمسافرون والمودعون، ثم يعود من

الماضى إلى الحاضر مستفيقاً «من ذكرياته وهو يرى نور الفجر

«لماذا أتى الإنجليز إلى هنا؟ ماذا يريدون منا؟ هل يريدون

لماذا يغزون أرضنا؟ هل يريدون قتلنا؟ وماذا سيستفيدون

هل نحن ذهبنا إليهم في بلادهم وقاتلناهم حتى يأتوا إلينا

وفي الفصل السابع يعبر «الكولونيل سميث» عن دهشته وهو

«هكذا... هكذا وببساطة ينسحب رجالي في أول لقاء، لم يكن

إن الكاتب في مثل هذه المواقف لم يكن حريصاً على وصف

بطولات القواسم بأسلوب مباشر، ولكنه آثر اللجوء إلى هذا

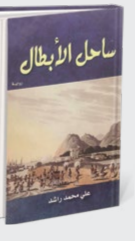
الأسلوب الفني الذي يصف آثار تلك البطولات في معسكرات

أما تقنية التصوير غير المباشر (وصف الصدى)، فإنها تتراءى

في وصف بطولات القواسم من خلال وصف هلع الإنجليز

ويرى الناقد عزت عمر أن رواية «ساحل الأبطال» تدور أحداثها ضمن الأجواء التاريخية التي وضعتنا بها رواية «الشيخ الأبيض»

لصاحب السمو الدكتور الشيخ سلطان بن محمد القاسمي،



المنطقة عموماً. مركز أحداث هذه الرواية هي إمارة رأس الخيمة، أما السرد فيتمركز على الشخصية المحورية الربان (صالح بن على) الذي كان عائداً إلى رأس الخيمة بعد غياب ثمانية أشهر في سفرة تجارية ويرى ازدياد عدد

عضو المجلس الأعلى حاكم الشارقة، أي

مرحلة الدول الاستعمارية للسيطرة على

طريق التجارة الهندي وإقصاء السفن

التجارية العربية، وأثر هذه المساعى على الحياة الاجتماعية والاقتصادية لسكان

السفن الإنجليزية في مياه الخليج، الأمر الذي خلق هاجساً قوياً لدى السكان بأن هذه السفن تسعى للقضاء على اقتصادياتهم وخصوصاً على مهنتهم الأساسية التجارة مع الدول المجاورة عبر أسطول السفن التي يملكونها، لتنحو الرواية بعد ذلك منحى سردياً مؤثراً، يعكس المأثرة النضالية لسكان رأس الخيمة وهم يواجهون أعتى قوة استعمارية في العالم آنذاك، حيث قُصفت المدينة مرات عدة، وأُحرق أسطولها، إلا أن إرادة أهلها لم تنهزم أمام العدو، وبذلك فإن النص سيكون بمثابة تحية لأولئك المناضلين الذين بذلوا دماءهم رخيصة في سبيل الحرية، وفي الوقت نفسه بمثابة تأريخ روائي لهذه المرحلة الخطيرة من حياة أبناء دولة الإمارات العربية المتحدة.

إن على محمد راشد كاتب شفاف وواع لرسالته، فهو حينما يكتب يتجه بكل مشاعره نحو مساندة فكرة المحافظة على الهوية الوطنية، باتجاه تغليب مصلحة المجموع على مصلحة الفرد. لقد تنبه الكاتب على راشد إلى هذا الجانب، بالإضافة إلى مناقشته للكثير من القضايا الإنسانية ما بين مرحلة النفط وما بعدها، لقد كان الواقع الوطني أحد روافد كتاباته

إن استرجاع وقراءة التاريخ التي محورها الإنسان في هذه المنطقة وكيف تصدى الإماراتيون لمحاربة أعدائهم بوازع ديني ووطنى وقومى وقيم أصيلة هي قيم الفزعة والمروءة والنجدة والشهامة مما يمكن الاعتبار أن الروائي على محمد راشد في هذا الإطاريعد نقطة تحوّل سواء على مستوى الأسلوب أو جماليات التصوير إلى جانب فهمه الواضح لرسالة الكتابة في ارتباطها بالمجتمع والإنسان

أكاديمي وباحث في التراث الإماراتي

ثمرة من ثمار ما زرعه «زايد» رائد العطاء والعمل الإنساني

# «ثيغ»

# فزعة إماراتية تجبر خاطر الإنسانية

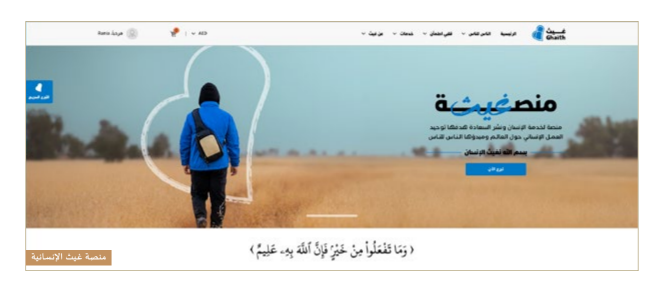
# 🎡 أماني إبراهيم ياسين

اقترن اسم المغفور له - بإذن الله تعالى - الشيخ زايد بن سلطان آل نهيان - طيّب الله ثراه - بالعطاء، فقد حرص على مدّ جسور المحبة وتعزيز قيم التعايش والتآخي بين البشر، وتقديم العون لكل محتاج بصرف النظر عن دينه أو عرقه، وهو ما جعل دولة الإمارات العربية المتحدة منارة للتسامح، تتصدر دول العالم في العمل الإنساني.

وقد حرص حكّام هذه البلاد على مواصلة هذه المسيرة المشرفة، فأصبح العطاء منهجاً ثابتاً في السياسة الإماراتية، وأصبحت الإمارات نموذجاً للإيثار والعطاء والشهامة والنجدة والفزعة، وقد ترجمت هذه الرؤية إلى العديد من المشاريع التطوعية التي عبرت الحدود لتصل إلى بقاع عديدة في العالم.

واعتزازاً بهذه القيمة، تحتفي الإمارات، في الـ (19) من رمضان من كل عام بـ «يوم زايد للعمل الإنساني»، بالتزامن مع ذكري رحيل المؤسس المغفور له الشيخ زايد بن سلطان آل نهيان - طيّب الله ثراه - للاحتفاء بسيرته، واستلهام تجربته الرائدة في العطاء والتسامح.





### قلبي اطمأن

«قلبي اطمأن» إحدى المبادرات الإماراتية في العطاء، وهو برنامج تلفزيوني، حقّق شهرة واسعة، حتى أصبح أيقونة برامج العمل الخيري في العالم العربي. عُرض لأول مرة في 13 مايو 2018، على قناة أبوظبي، وحقق نسبَ مشاهدةٍ عالية، وأصبح من سمات شهر رمضان المبارك.

وعلى مدى سبع سنوات، زار «غيث» أكثر من (21) دولة من الدول العربية والآسيوية، حيث التقى بالكثير من الفقراء والمهجِّرين واللاجئين المتضررين جراء الحروب والاضطرابات، وأسهم في تغيير حياة الكثيرين. يلتقي «غيث» الذي يخفى وجهه في كل حلقة مع أحد المحتاجين، ويتعرف على قصته، ويوفر له حاجته من مال، أو سكن، أو علاج، أو مشروع يعيش منه أو دراسة للأبناء، فيساعده على الحياة الكريمة، ويعيد له الأمل من جديد، وبذلك حقق البرنامج أمنيات الآلاف. ويقف وراء البرنامج فريق عمل كبير يستقبل رسائل الحالات من مختلف الدول، ويقوم بمسح ميداني حول كل حالة، ويتأكد من معطياتها واحتياج أصحابها للمساعدة والعون والإغاثة. وتجاوز البرنامج الحلول الفردية، ليقدم في بعض الأحيان حلولاً عامة، كتأهيل القرى، والمجتمعات الفقيرة، ودعم متضرري الأعاصير، وتوفير عشرات القوارب كفرص عمل لمن يمارس مهنة بيع المواد الغذائية في الأسواق العائمة، وتأهيل وتحسين أوضاع العاملين في المناجم، بتوفير أجهزة لوحية تسهم في تعليم الأحداث عن بُعد، وكرسي طبي لعلاج الأسنان، وتأهيل مكان للترفيه والألعاب، وتأهيل الإصلاحيات والسجون.

### قيم زايد

يقتفى البرنامج قيم ووصايا الشيخ زايد بن سلطان آل نهيان طيّب الله ثراه - في تقديم العون لكل محتاج بصرف النظر عن الدين، أو العرق، دون مقابل، أو منّ أو مباهاةٍ، وهذه سمة أصيلة في التجربة الإماراتية، ويبدو ذلك المنهج في كلمات «تتر» البرنامج التي تقول:

«حين أعطى دون أن أدري لمنْ فلا مقابل أرتجي منهم ولا حتى الثمنْ

ذقتُ السعادةَ حينها روحي سمت بعطائها قلبي اطمأن عش في الحياةِ مسافراً دمْ للسعادةِ ناشراً لا شيءَ يبقى كما تري إلا بما قد تُذكر کنّ خيّراً عش للقلوب مبادراً كُنْ ملهماً ومؤثراً»

وحقق البرنامج شهرة واسعة في العالم العربي، وأصبحت كلمة «غيث» من أكثر الكلمات بحثاً في محركات البحث، وغدت مقابلة «غيث» حلم الكثيرين، ولعل أحد الأدلة على نجاح البرنامج ارتفاع عدد المشتركين على «يوتيوب» إلى نحو 4.56 من الملايين من المشاهدين. ويحظى البرنامج بدعم العديد من الجهات الرسمية، في مقدمتها الهلال الأحمر الإماراتي، وعدد من المؤسسات مثل شركة أدنوك ومصرف أبوظبي الإسلامي.

ِ رُأِثِ / العدد **299** سبتمبر **2024** (49

ويكشف البرنامج دور الإمارات المتميز في العملين الخيري تغييرات وإضافات في زيها، مع المحافظة على تيمة وروح والإنساني، ويقدم - عبر حلقاته - الكثير من قصص الكفاح والقيم الإنسانية لدى الشعوب العربية، ويعلى من قيم العمل

#### شخصية غيث

تعتمد فكرة البرنامج على «غيث» وهو شخصية إماراتية غير قصة البرنامج معروفة تجوب البلدان المختلفة، وتقدم المساعدات للفقراء وكشف «غيث» عن قصة البرنامج، قائلاً: «لأن الخير فطرة والمحتاجين، يرتدي زياً رياضياً مزوداً بغطاء رأس، ويحمل حقيبة ظهر، ويبدو العلم الإماراتي على ذراعه، وتعتبر هذه اطمأن)، وولد (غيث)، وهو رسالة ودعوة ليبدأ كل غيث ساكن الشخصية بصوتها الغامض ومشاعرها الأخوية الحانية أحد فينا للالتفات إلى جاره، وصديقه، أو حتى لغريب في الشارع، المقومات الرئيسية لنجاح البرنامج.

مثل غطاء الرأس، وزاوية التصوير التي تحرص على عدم إظهار بغضّ النظر عن أصله وكينونته هي حق له علينا». وجهه، وكذلك نبرة الصوت التي خضعت للتعديل لإضفاء وأضاف أن «شخصية (غيث)، كانت تحدي عند رسم ملامح

وهوية الشخصية لتقليل احتمالات معرفة الجمهور لغيث خلال تنقله بين الدول.

الخيري، فلم يقتصر دوره الآن على مجرد المساعدة وتقديم وأثارت شخصية «غيث» العديد من التكهنات على مواقع العون، ولكنه ألهم وشجَع الكثيرين على المشاركة، ليكون التواصل الاجتماعي، وقدّم بعضهم توقعاتهم حول الشخصية، العطاء تياراً اجتماعياً أساسياً ينشر التراحم والتكاتف في وقال غيث نفسه إن «المشاهدين أكدوا أن شخصية (غيث) يجب ألا تكشف وجهها، ومن المشاهدين من عرف هويته، ولكنه كان وفياً لرسالة غيث فحفظ سريته».

البشر، ولأن الإنسان لابد أن يبدأ بنفسه، بدأت فكرة (قلبي ليقدم ولو مساعدة بسيطة، تؤكد أن الناس للناس، وأن الدنيا وحرص البرنامج على إخفاء شخصية «غيث»، بوسائل عدة لا تزال بخير، فالمساعدة التي تقدمها لكل قريب أو بعيد،

المزيد من الغموض على الشخصية. وحتّى تظل شخصية البرنامج، فحرصنا على التدقيق في تفاصيله، فغيث ليس مقدم البرنامج سريّة، حرص القائمون عليه على استحداث بشخص يبحث عن الشهرة، إنما هو فرد حمل رسالة العطاء





في حقيبة مملوءة بالسعادة والأمل، ليجوب العالم، محاولاً التقرب من المحتاجين، ومفاجأتهم، وتفريج كربهم».

وأوضح أن «فريق عمل من 15 شخصاً من الإمارات وخارجها، اجتمعوا عام 2018 ليشكّلوا هوية البرنامج، وتوجهه، وتفاصيله، وعملوا على ما يقرب من ستة أشهر حتى وصلنا إلى عرض أول الحلقات»، مشيراً إلى أن الجميع يحملون رسالة واحدة، يرجون منها أجراً من الله وإحسانه.

وأكد «غيث» أنه «بفضل الله، وبفضل تبنّى المشاهدين لرسالة البرنامج، استطعنا تحقيق أرقام مشاهدات ضخمة، ومازالت الأرقام في تزايد في وسائل التواصل الاجتماعي كلها، وهو ما تجاوز توقعاتنا، وهذا دليل على أن الناس من جميع أنحاء العالم وصلتهم رسالتنا، لأنهم بحاجة إلى مادة تصب تركيزهم على فكرة عمل الخير، والرغبة في المساعدة، بغض النظر عن الشخص الذي يقدمها».

وعن العقبات التي واجهها فريق البرنامج، قال غيث: إن «من العقبات التي واجهها البرنامج التصوير، حيث اقتضت طبيعة البرنامج إخفاء الكاميرات، وكذلك استخدام سيارات مظللة، وتقنيات معقدة، وهو ما جعل الحلقة الواحدة تحتاج لساعات في التصوير». وبيّن مقدم «قلبي اطمأن» أن «غيث ليس ببطل خارق، ويجب ألا يكون صاحب أموال طائلة، أو أن تكون له أى صفة أو هيئة غير المحبة»، فكل إنسان يجب أن يكون من

الدالين على الخير، وممن يساعدون الناس بمال، أو كلمة طيبة أو ابتسامة أو جبر خاطر، ليكون كل شخص غيثاً للآخرين، مشيراً إلى أن البرنامج فتح المجال للمشاهدين ليشاركوا في صنع السعادة للآخرين. وترحّم «غيث» على زايد الخير والعطاء وملهم المسيرة، مؤكداً أن هذا البرنامج أحد ثمار ما زرعه في أبنائه وشعبه، حيث كان العطاء من الثوابت الأصيلة، وهو ما يتجسد في الواقع حتى الآن.

### منصة غيث الإنسانية

ومواكبة للنجاح الكبير لبرنامج «قلبي اطمأن»، أطلق القائمون عليه «منصة غيث الإنسانية» لتعزيز فكرة البرنامج في نشر قيمة العطاء، وتقديم المبادرات الخيرية والإنسانية في مختلف الدول. تهدف المنصة إلى توحيد العمل الإنساني، وتقديم حلول مبتكرة لتقليل الفقر في العالم تحت مبدأ «الناس للناس»، بما يشكّل فرصة لمُحبى الخير ليكونوا جزءاً من التغيير في حياة الناس، وبوابة لكل شخص للاستفادة والانتفاع من المشاريع، والمبادرات المعروضة على المنصة، وأبرز مشاريعها: برادات مياه، وقف شجرة، وقف مخبز، طرود، علاج، أيتام.

وأتاحت المنصة فرصة للتبرع، تتضمن مجالات عدة مثل «التمكين»، وهي مشاريع مستدامة لتمكين القرى والمجتمعات من توفير حياة أفضل للإنسان، و»الهدايا»: وهي عبارة عن

رُّاثِ / العدد **299** سبتمبر **2024** / العدد العد

هدية يرسلها المحسن لمن يحب، تدعم المشاريع الإنسانية وتترك أثراً في حياة الناس، و»درهم الغيث»: وهو درهم واحد يغيث الإنسان يمكّن المجتمعات وينشر الخير، و»المبادرات»: وتتضمن مبادرات فردية تغيّر حياة الناس، وتنمى المجتمعات.

#### التبرع بالمشاركة

وكشف غيث مقدم برنامج «قلبي اطمأن» بموسمه السابع في فيديو شاركه عبر «إنستغرام»، عن فكرة جديدة تقوم على «التبرع بالمشاركة»، تحت شعار «كل بدوره بطل.. وكل بمشاركته بطل»

وأوضح أن «هذه فرصة للمساهم لاختيار أي مشروع موجود، ويرسله أويشاركه في أي وسيلة من وسائل التواصل الاجتماعي، وانتشار هذا المشروع ووصوله للناس سيحفزهم ويتبرعون فينفذ المشروع».

وأضاف أن «المساهم يمكنه الدخول إلى حسابه في المنصة ليرى عدد المتبرعين بسببه، والنقاط المترتبة على ذلك، والتي تتحول لمبالغ مالية في حسابه، يمكن من خلالها أن يتبرع للمزيد من مشاريع المنصة».

#### إغاثة غزّة

في إطار جهوده لدعم المحتاجين في فلسطين، وبالتنسيق مع عملية «الفارس الشهم 3» التي أطلقتها دولة الإمارات العربية المتحدة لإغاثة الشعب الفلسطيني، نجح البرنامج في الموسم رمزية «غيث» السابع في دخول غزة، وتقديم العون للكثير من أهلها.

> وفي هذا الإطار، أطلقت منصة «غيث» مجموعة من المبادرات بعنوان «بسم الله نغيث غزة» تتضمن: الكفالات، والتعليم، والعلاج، والدعم النفسى، والطرود الغذائية، ومن

خلال صفحة تفاعلية في المنصة، أعلن «غيث» عن مبادرة لكفالة أيتام غزة كافة الذين تجاوز عددهم 25 ألف يتيم، لتمكين أي شخص من كفالة يتيم بشكل شهري على مدار العام، والمساهمة في شراء احتياجاته الأساسية، بالإضافة إلى الألعاب والملابس وأكثر، مشيراً إلى أنَّ المبادرات كافة ستنفذ بأيادي الفلسطينيين القادرين على إيصال المساعدات إلى مستحقيها في القطاع ليكونوا هم سفراء الغيث في غزة. وأطلق «غيث» مبادرة «الخيام الملوّنة» التي أطلقها شباب وشابات غزة لتقديم خدمات الدعم النفسي، ووجّه نداءً لإيجاد بدائل تعليمية تضمن استمرار الأطفال في الحصول على حقهم في التعليم لحين إعادة إعمار غزة وتأهيل المدارس، بعد تضرر أكثر من %70 من المؤسسات التعليمية في القطاع، وانعدام فرص التحاق الأطفال في مدارسهم.

وضمن إحدى عمليات طيور الخير؛ شارك غيث في إحدى عمليات الإنزال الجوي للمساعدات الإنسانية والإغاثية للفلسطينيين في غزة، وعرض أنواع الطرود والسلال الإغاثية التي يتم إدخالها إلى غزة، والتي تغطى جميع احتياجات الأسر والنساء والأطفال. كما زار المستشفى الميداني الإماراتي في منطقة رفح، والمستشفى العائم في العريش، وتحدث إلى كل المرضى والمصابين، والكوادر الطبية العاملة، بالإضافة إلى المتطوعين.

كان اختيار اسم «غيث» لمقدم البرنامج موفقاً إلى حدٍّ كبير، فهو يتفق مع الدور الذي يمارسه وهو غوث المحتاجين، فالغوث في اللغة: الإعانة والنصرة عند الشدة، يقول ابن فارس - أبو الحسين أحمد بن فارس بن زكريا القزويني الرازي:

«الغين والواو والثاء كلمة واحدة، وهي الغوث من الإغاثة، وهي الإعانة والنصرة عند الشدة».

ولا شك أن نجاح «قلبي اطمأن»، وامتداد نطاق عمله إلى بلدان كثيرة، ومصداقيته في خدمة الناس أياً كانت جنسياتهم وأديانهم جعل لـ «غيث» رمزية خاصة، ويمكن استقراؤها فيما

1. قدّم البرنامج صورة دولة الإمارات العربية المتحدة الحقيقية المعطاءة المتسامحة، التي تعلى من قيمة الإنسان، وتقدّم العون والمساعدة للجميع دون النظر إلى جنسياتهم وأعراقهم

2. نجح البرنامج في تحويل العمل التلفزيوني الموسمي إلى رسالة مستمرة طوال العام، وتحويل رسالة الخير من الدعم الفردي أو المجتمعي المباشر إلى فكرة عامة يمارسها، ويشارك

2. أصبح البرنامج بفكرته وعنوانه وشخصية مقدمه الغامضة نموذجاً للتجديد والابتكار في العمل الخيري، وهو أمر لابد من دراسته وتعميمه، حيث يتطلب العمل الخيري - مثله مثل أي عمل -الابتكار في المحتوى والمضمون.

#### غموض الشخصية

وأسهم غموض الشخصية في نجاح «غيث» وتحوله إلى حديث الناس، وأسهم ذلك في تأصيل مبدأ أساسي وهو العطاء في الخفاء، وذلك للأسباب التالية:

1. العمل الخيري من سماته الإيثار والتواضع، والبذل والعطاء دون مباهاة، وإخفاء الشخصية يضمن ذلك.

2. التوجيه الديني بعمل الخير في السرّ، عن أبي هريرة قال النبي صلى الله عليه وسلم: سبعة يُظلُّهم الله في ظلِّه يوم



لا ظلَّ إلا ظلُّه.. فذكر الحديث، وفيه: «ورجلٌ تصدَّق بصدقةٍ فأخفاها، حتى لا تعلم شمالُه ما تُنفق يمينه». متفقٌ عليه. 3. غموض الشخصية جعل «غيث» أشبه بالشخصيات الأسطورية التي وردت في التراث العربي والعالمي، مثل «مصباح علاء الدين» الذي يحقق الأحلام، أو «بابا نويل» الذي يزور الأطفال عشية عيد الميلاد ويقدم لهم الألعاب.

4. إخفاء الشخصية أضفى نوعاً من الغموض، وضاعف من التساؤلات حول صاحبها، وهو ما أضفى المزيد من الإثارة والفضول على البرنامج، وهو ما أسهم في ترويجه.

5. إخفاء وتحييد شخصية المقدم، ساعد في تركيز الحلقة على الحالة الإنسانية، التي كانت في كثير من الأحيان أشبه بقصة درامية مؤثرة، تثير تفاعل المشاهدين، وتحفّزهم على

برنامج «قلبي اطمأن» أحد نماذج العطاء الإماراتية، ويمكن القول إنه «فزعة» إماراتية تجبر الخواطر، وتؤكد القيم الإنسانية التي جُبل عليها شعب الإمارات، وهي نفسها قيم «زايد» التي تحفظها الأجيال •





رُّأِثُ / العدد **299** سبتمبر **2024** 52 «غيـث» فزعة إماراتية تجبر خاطر الإنسانية



# 🔅 خالد بن محمد مبارك القاسمي

تعد الفزعة واحدة من أهم القيم التي جُبل عليها المجتمع الإماراتي منذ القدم، وتمثل دوراً تطوعياً مهماً يعكس التلاحم المجتمعي، ويسهم في تماسك المجتمع وقوة ترابطه، ولاسيما في أوقات الأزمات.

#### عنى الفزعة

الفزع في مجمل معانيه يعني الخوف والذعر، كما يعني الغوث والمساعدة، فهو من الأضداد، وجاء في لسان العرب: الْفَزَعُ: الْفَرَقُ وَالدُّعْرُ مِنَ الشَّيْءِ، وَالْمَفْزَعَةُ، بِالْهَاءِ: مَا يُفْزَعُ مِنْهُ. وَفُزِعَ عَنْهُ أَيْ كُشِفَ عَنْهُ الْخَوْفُ. وَالْمُفَزَّعُ: الَّذِي كُشِفَ عَنْهُ الْفَوْمِ: اسْتَغَاثَهُمْ. وَفَزِعَ الْقَوْمَ وَفَرَعَهُمْ فَزُعًا وَأَفْزَعَهُمْ: أَعْاثَهُمْ. وَقَزَعَ الْمَقْوَمُ وَفَرَعَهُمْ فَزُعًا وَأَفْزَعَهُمْ: أَعْاثَهُمْ. وَقَزَعَ الْمَقْفَعُ أَيْ أَعْلَتُهُ لَمَا فَزِعَ أَيْ أَعْلَتُهُمْ لَمَا فَزِعَ أَيْ أَعْلَتُهُمْ لَمَا فَزِعَ أَيْ أَعْلَتُهُمْ لَمَا

اسْتَغَاثُ (1) وتعد «الفزعة» من التراث الإماراتي وتعني، المبادرة لتقديم العون والمساعدة، وهي من القيم الإماراتية الأصيلة التي تعتز وتفتخر بها دولة الإمارات العربية المتحدة، وكان أهل الإمارات، وما زالوا، يفزعون ويهبون للمساعدة في أوقات الرخاء والشدة مما يقوي الترابط الاجتماعي وعادة ما يتحلى راعي الفزعة بشيم عديدة تكون الحافز الرئيسي لعملية التطوع ومنها: الإيثار، والشهامة، والكرم، والشجاعة (2).

وللفزعة ظهور في الأمثال الشعبية الإماراتية، ومنها المثل القائل: «ينفعك لي في الضيق يِفزعك». ويعني المثل أن الصديق الوفي هو الذي يهرع عند الشدائد ويقدم لك المساعدة المطلوبة<sup>(3)</sup>.

# إنشاء دولة الإمارات لمؤسسات العمل التطوعي

وإدراكاً من دولة الإمارات العربية المتحدة لأهمية الفزعة والعمل التطوعي، فقد عملت الدولة على إنشاء العديد من

المؤسسات لهذا الغرض، وتعد الإمارات من أكثر الدولة نجاحاً في عملية مأسسة العمل التطوعي حيث تحتضن العديد من الجهات والمؤسسات والبرامج المعنية في هذا المجال مثل منصة «متطوعين إمارات»، وهيئة الهلال الأحمر الإماراتي، وأكاديمية الإمارات للتطوع في أبوظبي، والبرنامج الوطني التطوعي لحالات الطوارئ والأزمات والكوارث، وبرنامج دبي للتطوع، وصندوق الوطن، ونظام حاضنات التطوع وغيرها الكثير (4). وأطلق مركز أبوظبي للتعليم والتدريب التقني والمهني مبادرة أطلق عليها اسم «فزعة»، وهي مبادرة استراتيجية بالمشاركة مع هيئة أبوظبي للثقافة والسياحة، وهي عبارة عن برنامج للعمل التطوعي وخدمة المجتمع وتعمل هذه المبادرة في عموم أرجاء الدولة، وذلك للمساهمة في بناء جيل الشباب من خلال عملية التطوع التي تعددً جزءاً من ثقافة دولة الإمارات من خلال عملية التطوع التي تعددً جزءاً من ثقافة دولة الإمارات

## وتتمثل أهداف «فزعة» في الآتي:

تنمية ولاء الطلاب، ووطنيتهم، وقدرتهم على التعلم. إعداد وتدريب المواطنين من أجل لعب دور إيجابي وفعال في المجتمع، والمساهمة في تنمية شخصية الطالب، وشعوره بالمسؤولية وتعزيز الوعي الاجتماعي لديه، وتكوين أخلاقيات العمل، والقيم الاجتماعية، وتطوير مهارات التعاون لدى الطالب، وبناء الجيل الإماراتي الصاعد على العادات والتقاليد التراثية الأصيلة (5).





#### الفزعة ومواجهة جائحة كورونا

كشفت جائحة كورونا «كوفيد19» عن معدن الشعب الإماراتي، وقوة التلاحم الإماراتي الأصيل، حيث كانت الفزعة منذ بداية تطبيق برنامج التعقيم الوطني، ليسجل المتطوعون إلى جانب الفرق الحكومية صوراً مشرفة من العمل والالتزام، وصولاً إلى دورهم في مراكز المسح والتعقيم كأحد جنود أبطال خط الدفاع الأول في القضاء على الفيروس، مؤكدين أن ما يقومون به يعد جزءاً أصيلاً من الثقافة الإماراتية التي يكتسبها كل من يعيش على أرضها الطيبة، مناشدين أفراد المجتمع القيام بدورهم في الحفاظ على سلامتهم وحماية عائلاتهم للوصول إلى بر الأمان (6).

◄ تعد الفزعة واحدة من أهم القيم التي جُبل عليها المجتمع الإماراتي منذ القدم، وتمثل دوراً تطوعياً مهماً يعكس التلاحم المجتمعي، ويسهم في تماسك المجتمع وقوة ترابطه، ولاسيما في أوقات الأزمات

55 **2024** الفزعة.. أيقونة الشعب الإماراتي في التلاحم لمواجهة الأزمات **299** سبتمبر **299** سبتمبر **299** سبتمبر **201** الفرعة الشعب الإماراتي في التلاحم لمواجهة الأزمات







أسهمت جهود فرق الإنقاذ التطوعية في تنفيذ عمليات إخلاء السكان من إمارة الفجيرة والمناطق الشرقية المتضررة من السيول والأمطار - التي ضربت البلاد في شهر يوليو 2022 -بالتوازي مع تحرك فرق الطوارئ والإنقاذ من مختلف الإمارات القريبة والتابعة لوزارة الداخلية لدعم عمليات الإنقاذ في



المناطق المتضررة من الأمطار. وبرز من بين فرق الإنقاذ التطوعية فريق «إنقاذ الإمارات»، الذي حرص أعضاؤه على التحرك الفورى من مختلف إمارات الدولة صوب إمارة الفجيرة والمنطقة الشرقية للمساهمة في إنقاذ السكان المتضررين، لاسيما الأطفال والنساء وكبار السن<sup>(8)</sup>. ونظراً لهذه الجهود، فقد كرَّمت هيئة الهلال الأحمر الإماراتي، المتطوعين الذين شاركوا في إيواء ومساندة المتضررين من تلك السيول والأمطار، وذلك تقديراً لدورهم في تعزيز استجابة الهيئة الإنسانية تجاه المتأثرين والوقوف بجانبهم حتى انجلت الظروف المناخية التي تأثرت بها أسر عديدة في تلك المناطق (9). وخلال حالة





عدم الاستقرار الجوي التي تعرضت لها دولة الإمارات في شهر إبريل 2024، سجل المواطنون والمقيمون في دولة الإمارات أسمى معانى التكاتف والعون جنباً إلى جنب مع طواقم الأجهزة الشرطية والأمنية والبلديات والدفاع المدنى وغيرها، واستطاعوا بذلك أن يجسدوا باقتدار نهج المغفور له - بإذن الله تعالى - الشيخ زايد بن سلطان آل نهيان - طيّب الله ثراه - في جعل العمل الإنساني ثقافة ومنهج حياة، إلى أن باتت دولة الإمارات مثالاً يُحتذى به في العطاء والتسامح، وعززت مكانتها في مقدمة سباق الخير من خلال استجابتها لكل نداء إنساني (10)

باحث في تاريخ الخليج العربي





1. ابن منظور: لسان العرب، ط 3، دار صادر، بيروت، 1414ه - 1993م، ج 8، ص

2. فزعة: مركز أبوظبي للتعليم والتدريب التقني والمهني، على الرابط التالي: https://www.actvet.gov.ae/ar/Initiatives/Pages/Fazaa.aspx

3. القِيم الاجتماعية في الأمثال الشعبية الإماراتية (دراسة تحليلية)، عبد الله سليم عمارة وآخرون: مركز حمدان بن محمد لإحياء التراث، دبي، الإمارات العربية المتحدة، ط 1، 2015. ص 92 - 93.

4. متطوعو الإمارات.. قصص بطولية في العطاء والتفاني: وكالة أنباء الإمارات (وام)، بتاريخ 29 يوليو 2022، على الرابط التالى:

https://wam.ae/ar/details/1395303070440

5. فزعة: مركز أبوظبي للتعليم والتدريب التقني والمهني، على الرابط التالي: https://www.actvet.gov.ae/ar/Initiatives/Pages/Fazaa.aspx

6. متطوعون: جائحة «كورونا» أكدت التلاحم المجتمعي الأصيل في الإمارات: موقع صحيفة البيان، بتاريخ 15 مايو 2021، على الرابط التالى:

https://www.albayan.ae/uae/news/2021-05-15-1.4163875

7. التطوع لمواجهة فيروس كورونا المستجد (كوفيد - 19): البوابة الرسمية لحكومة دولة الإمارات العربية المتحدة، على الرابط التالى:

https://u.ae/ar-ae/information-and-services/justice-safety-and-the-law/ handling-the-covid-19-outbreak/volunteering-to-fight-covid-19

8. متطوعون لإخلاء العالقين والمتضررين من الأمطار: موقع الإمارات اليوم، بتاريخ 29 يوليو 2022، على الرابط التالي: /https://www.emaratalyoum.com local-section/other/2022-07-29-1.1654078

9. الهلال الأحمر يكرم المتطوعين المشاركين في إيواء المتضررين من الأمطار والسيول الأخيرة في الإمارات الشمالية: وكالة أنباء الإمارات (وام)، بتاريخ 22 سبتمبر 2022، على الرابط التالي: https://2u.pw/TqMxKVHw

10. المواطنون والمقيمون يسجلون أسمى معانى التكاتف: موقع صحيفة البيان، بتاريخ 21 إبريل 2024، على الرابط التالي: /https://www.albayan.ae/uae news/2024-04-21-1.4858715?itm source=parsely-api

رُّأَتُّ / العدد 299 سبتمبر 2024



# 🔛 محمد نجيب قدورة

لا بدّ من العلم لتصويب المعاني، حيث المعروف أن الفزعة مرتبطة بالخوف سواء من الشيء أو بالشيء حسب المثل العربي: «يا له من فزعة! كم من مرّة رأيناه يختبئ أو يهرب» لكن الأصل الاجتماعي أن الفزعة كلمة عربية تعني الإغاثة والنجدة وهو المعنى المستخدم خليجياً فيكون محققاً لأسلوب العرب القديم في التعاون لإنجاز الأعمال مجاناً حتى لو كانت بناء بيت، فالفازع هو المغيث، ومنها في أمثالنا الشامية (فزعة عرب) كمؤشر للتماسك الاجتماعي كما نراه في المثل المقول في أهمية الفزعة للشاعر مهدى بن مسفر

(الفزعــة اللي ما تجي وقـت اللـزوم أقســـم بــرب البيــت مــا ودّى بهــا)

فى ذمتى ما ينفعك غير القروم

أهل الوفا وقفاتها من طيبها وشريحـــة الجـــوّال مليانــه ارقــــوم

لكن بعضها قل الله صيبها

شفافية المعاني

أذكر أولئك الرجال الأشاوس الذين فزعوا لى ولا أنساهم في مواقف تسعد لهم القلوب والأرواح، تخيل يا رعاك الله أنك في وضع يرثى له، سواء أكان حادثاً أم مرضاً أم حاجة أم تنويراً بفكرة ونصيحة.. ستقول عندها: أنا عاجز عن شكرك، بالطبع لأنك فهمت معنى قول الشاعر الإمام الشافعي حيث الناس بالناس في الهبّات:

كأنهما من صالح الأعمال في كل طريق يسهّل الدخول إلى

الجنة أليس من تطوع خيراً ممن اكتفى بحرفية العمل وزاد

وأحسن الناس في أخلاقه رجل

تقضى على يده للناس حاجات

لقد رأيت الفزعة لبشر وحيوان، فقلت في نفسي: لا بدّ أن وراء هذا السلوك مصفوفة من القيم التي امتزجت بلحام الجسد فتشكلت صهارة مشاعر تتحكم في حركة النفس كهمة وفاعلية... ونحن هنا نتحدث عن فزعة الخير والعمل النبيل ولا نتحدث عن فزعة تارات جساس بن مرة الذي هبّ للانتقام من زوج أخته بعد سماع صوت خالته البسوس وهي تصرخ في مشهد دموي كان فيه السهم يضرج جسد الناقة الغافلة وجسد حامى الحمى وائل بن ربيعة (كليب).

نعم يا قوم الفزعة مقرونة بالنخوة، والنخوة هبة لعمل طوعى نابع من الذات دون حفز أو تحريض وقد يكون بهما معاً، لكن الأعراف الاجتماعية والدينية رسمت الطبائع وشرّعت الشرائع التي تحضّ على ما يوافق الفطرة الخيّرة النيّرة وتحول دون

الانزلاق إلى الاتجاه المعاكس الذي يسمّى التهور والإسراف والثوران ... من هنا كان علينا واجب فهم معانى الفزعة والتطوع بشفافية أبعد ما تكون عن الطيش وفورة الدم. بل نحن نتحدث عن همم أهل البلاد في التآلف والتراحم سعياً لشدّ عرى المحبة وانسجام الطباع، فكما تدين تدان.

✔ لطالما وعينا من تراث

المغفور له الشيخ زايديين سلطان

آل نميان - رحمه الله تعالى - أن الأخ

عون لأخيه وهو يتمثل تعاليم

الشرع متجاوزاً بأعماله الخيرية

الإنسانية جمعاء، لقد فزع للأرض

وإصلاحها، فصار بطلًا للأرض، وفزع

للكوارث والنكبات فغدا رمزآ للانقاذ

### الفزعة والتطوع في مدرسة زايد الخير

لطالما وعينا من تراث المغفور له الشيخ زايد بن سلطان آل نهيان - رحمه الله تعالى - أن الأخ عون لأخيه وهو يتمثل تعاليم الشرع متجاوزاً بأعماله الخيرية الإنسانية جمعاء، لقد فزع للأرض وإصلاحها، فصار بطلاً للأرض، وفزع للكوارث والنكبات فغدا رمزاً للإنقاذ، وتطوع هو بنفسه لإعادة النفوس المتنافرة إلى جادة الصواب، فهل عجيب أن نحسّ ونستوعب أثر زايد





والمثل الآخر:

الفزعــة اللــى ما تجــى حزّة الضيـــق الفزعــة اللـي ما تشيـلك مـن القاع قالت نفسى: ما دمنا مع فزعة الطيب فلا بأس أن يكون هذا الكلام مفتاحاً لباب الفكرة.

قلت: الفزعة والتطوع توأمان لفرقدين ما لهما انفصال

رُّاثِیِّ / العدد **299** سبتمبر **2024** 





الخير في نسيج الروح الفزعية والتطوعية منذ الاتحاد إلى ترميم فلج الصاروج وتحقيق حلم العبور على جسر المقطع وصولاً إلى حلم أكبر في أن يتطبع أهل الإمارات بأسناع أجدادهم في مجالسهم وديراتهم واستيعاب سيل الوافدين إلى الإمارات بحسن المعاملة والقدرة على تجاوز العقبات وتعدد الجنسيات، والانطلاق إلى العالمية في السجايا العربية، كلما اشتكى مكان فيه أو حيوان أو نبات، ولا غرابة في هذا (فالرزق المستدامة كإرث سلوكي إماراتي محمود.

#### كيف نتقاسم الهموم

هذا هو التوجيه في مثل «الصديق وقت الضيق» وقول الشاعر: صديقي من يقاسمني همومي

ويرمى بالعداوة من رماني

وينصرنكي إذا ما غبت عنه

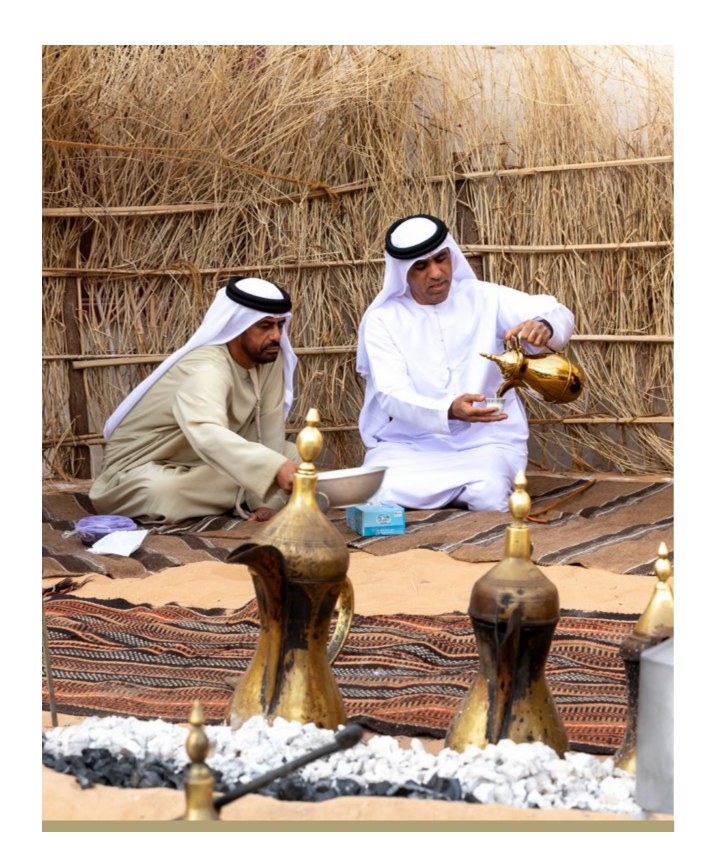
وأرج وه لنائي أرجوه لنائي لقد تحوّلت الأشعار إلى تربية سلوكية وأنشودة إنسانية، فإذا

ويحفظ حبه ويفيض ودي

بحب الخير مفتاح الأماني إنها كلمات رائعة يتمثل بها كل (فزّاع) و(متطوع) ففي المصطلحين مبادرة اجتماعية تمتن الروابط التضامنية كمثل ما كان يقول وما يقوم به رجل من الإمارات نموذجاً حيث امتشق فهمه لفكرة الفزعة والتطوع في سياق آخر، ألا طارئ لا تتم السلامة المجتمعية إلا به ■ وهو الغيرة على اللغة العربية فهب بروح وقّادة عاشقاً للعمل

الطوعي ليصلح ذات البين ويقوم بالوفاق الأسري ويحرص على الحياة السعيدة والفضائل الحميدة وفي كل ذلك لم يكشف عن مستور ما يفعل إلا ما عرفناه من آثاريديه وكلماته المثقفة فكان المتطوع على الدباني ابن الإمارات البار مشروع فزعة ووثيقة تتطوع تذكرها مشاريع العمل الخيري، وكان - رحمه الله - يقول لى وأنا أجالسه في مكتب مصنعه وفي بيته المجاور لي: إذا كان ما أصنعه حميداً عند الناس فكيف سيكون عند الله، رزق الله والخلق خلق الله) كما هي أقوال زايد الخير وأفعاله هذا ولا أنسى الشيخ نهيان بن مبارك آل نهيان عندما حضر عرس ابن الدباني في إشارته إلى الدباني: هكذا هم الرجال، أقول: ليس هذا بمستغرب على رجال الإمارات، فالفزعة في الأحوال الطارئة غدت محور اهتمام الدولة، والأعمال التطوعية صار لها مؤسسات ترعى الفعاليات الاجتماعية والثقافية في مبادرات (كلنا شرطة) و(ساند) و(تكاتف) و(معاً) ولا شك أن هناك برامج وطنية لإدارة الطوارئ والأزمات والكوارث ومنصات راعية كالهلال الأحمر الإماراتي، بما في ذلك مراكز في كل إمارة للتطوع وفي قمتها «أكاديمية الإمارات للتطوع» في أبوظبي. قالت لى نفسى: تعنى أن مجالات الفزعة والتطوع مفتوحة بلا حدود؟ تابعنا قول الشاعر اتسعت دائرة الفزعة والروح التطوعية بقوله: قلت: مساعدة الأشخاص والصيانة وجمع النفايات أدناه، ثم نرتقى إلى سلم الاحتياجات الخاصة والفنون والدورات المجانية وتعويد الأطفال على مساعدة الكبار في حمل الأغراض وربما جمع أوراق الشجر المتساقط لنخرج جميعاً بشعار التطوع بناء أفضل للأجيال القادمة... وصدق الله العظيم (فمن تطوع خيراً فهو خير له) بل هو واجب في الفزعات عند سدّ أي نقص أو

أديب وباحث فلسطيني



رُّأِثُ / العدد **299** سبتمبر **2024** 61

# الفزعة الإماراتية..

# أصالة وتراث وتكافل اجتماعه



## 🌼 عبد الرزاق الدرباس

تعتبر الفزعةُ تقليداً شعبياً مشهوراً في معظم المجتمعات، وإن تعددت أسماؤها، ففي بلادِ الشام يسمونها (عِينة) من العون، وهي مشاركة طوعية في عملٍ أو مناسبة بدافع الجيرةِ أو القرابة، بطلبٍ أو دونَ طلب، وفي مصر يقولون (إيدك معايا، افزع لي) أي بادر لمساعدتي، وفي المغرب العربي يدعونها (الغوثة)، ومهما تعددت أسماؤها فلها الهدفُ النبيلُ نفسه، غير أن للفزعة في تراث الإمارات شأناً مهماً، يأتي من الماضي العربق ويستمر في الحاضر، ويتعلمه الأطفالُ ليحافظوا على استمراره في المستقبل، وفي هذا المقام سنبسطُ القولَ في الفزعة الإماراتية، من جوانبها التاريخية والتراثية والمجالاتِ والمظاهر التي تشملها، من نافذة التراثِ الوطني والتقاليد الشعبية.

وكلمة الفزعة جاءت من الجذر الثلاثي (ف، ز، ع)، والمعنى القريب لها شدّة الخوف، واضطراب الاتجاه، وخطورة الموقف، والمفزوع هو من حلّ به الفزع والخوف، والفازع من لبّى نداء الاستغاثة على وزن اسم الفاعل، وصيغة المبالغة الدالة على الكثرة منه (فَزوع، فَزَاع، مِفزاع)، والكلمة وردت في معجم المعاني ثنائية المقصد، مثل كلمة مُحتل، حيث تدل على من قام بالاحتلال، ومن وقع عليه الفعل، وكذلك كلمة الفَزعة في تدل على من يحتاجُ الغوث ويرجو النجدة، وتدل على من يقدّم ذلك الغوث وتلك النجدة، وتلك خاصية لبعضِ الألفاظِ في لغتنا العربية الخالدة. ومن قديم ذِكر الفزعة في تراثِنا الشعري قولُ الشاعرِ الجاهلي زهير بن أبي سُلمى في ممدوحيه الذين يسارعون لنجدة المستغيث دون تقصير أو تسويف:

## إذا فزِعـوا طاروا إلى مُستغيثِهـم

طوالَ الرماحِ لا ضعافٌ ولا عُرْنُ أما في القرآن الكريم فقد جاءت في مواقع عدة بالمعنى الآخر الذي هو الخوف الشديد، فقال تعالى مبيّناً حالَ المؤمنين الذين يأمنون الخوف يوم القيامة: (مَنْ جاءَ بالحَسَنةِ فَلَهُ خَيرٌ مِنها، وَهُم مِن فَزعٍ يَومَئذٍ آمِنون) «النمل 89».



وفي التراث الشعبي لدولة الإمارات العربية المتحدة لم تبتعد الفزعة عن مفهومها في الثقافة التاريخية للكلمة، إذ تدل على المسارعة للنجدة وتقديم العون مبادرةً وليس أمراً، ويكون هذا العمل طوعياً دون انتظار الأجر المادي المقابل، ويكفي أن تذكر كلمة الفزعة حتى يخطرَ في بالك مفردات موازية مرادفة، مثل: (النبيل، والجود، والأصالة، والنجدة، والعطاء، والمبادرة، والتطوّع، والغوث، والكرّم..)، ومن الماضي الإماراتي العريق نرى مظاهر تلك الفزعة بين الأقارب ضمن (رابطة القبيلة)، أو بين الجيران ضمن (رابطة الفريج)، أو زملاء العمل ضمن (رابطة المهنة)، وبتوسيع تلك الروابط لعصرنا الحالي نرى



الدائرة تكبر، لتشمل رابطة المدينة فالدولة فالعروبة فالإسلام فالإنسانية جمعاء.

وإن كانت الفزعة سابقاً عوناً في بناء بيت أو زواج فقيدٍ أو إعفافِ أسرة، أو مساعدةِ قاصدٍ الحجّ، أو تكافلاً مع من غرقَ مركبُه أو حلّ بداره حريقٌ، فإن هذا المعنى ترسّخت جذورُه من هذه الأعمال الفردية البسيطة والعفوية في تنفيذها، إلى فزعة كبرى تقوم بها جهاتٌ ومؤسسات، يرعاها شيوخ القبائل وكبار رجال الأعمال والحكّام، حتى ترسّخت قيمةُ الفزعةِ في المجتمع الإماراتي، عبر تطوره الاجتماعي من حياةِ البساطةِ إلى قمّة التمدّن الحضاري، وتغيّر طبيعةِ المأكل والمشرب والملبس والمسكن والمركب، ورغم ذلك بقي المفهومُ الإيجابي واسخاً في النفوس الطيبة والأيادي الكريمة، وذلك يأتي من دوافع كثيرة للفزعة، يمكن تجميعُها في ثلاثة محاور:

الأول - الدافع التراثي الاجتماعي: فقد ترسخ في الوجدان

63 ورود سبتمبر  $\frac{1}{2}$  الغزعة الإمار اتبة.. أصالة وتراث وتكافل احتماعي  $\frac{1}{2}$  العدد  $\frac{1}{2}$  العدد  $\frac{1}{2}$  الغزعة الإمار اتبة.. أصالة وتراث وتكافل احتماعي



الجماعي للمجتمع الإماراتي نبل الأخلاق وتقليد الأجداد في أعمال الخير، والتعاون، والعطاء، وصارت الفزعة قيمة أخلاقية يعلّمها الآباء للأبناء كجزء من (السّنع) العائلي والاجتماعي المتوارث من غابر الأزمان، وبقى مستمراً حتى الآن على الوتيرة نفسها من المبادرة والنخوة والسخاء دون مَنّ أو أذى.

الثاني - الدافع الديني: فقد حضّ القرآنُ الكريم على مساعدة الآخرين وإغاثة الملهوف ونصرة المستضعفين، وتقديم العون للمحتاجين، مع احتساب الأجر والثواب على الله تعالى في الدنيا والآخرة، وأكد نبيّنا الكريم محمد صلى الله عليه وسلم، على تلك السجيّة المحمودة في سيرته وأقواله وأفعاله، فكانت الفزعة الإماراتية إسلامية الهوية، نابعةً من الإرث التاريخي



لمجتمع الإمارات المسلم الذي يحفظ للقيم الإسلامية

استمرارها في الأجيال عَبْر الأزمان. الثالث - القدوة السياسية: حيث رسّخ المغفور له - بإذن الله تعالى - الوالد المؤسس الشيخ زايد بن سلطان آل نهيّان -طيّب الله ثراه - وإخوانه الحكام، مفهومَ الفزعة رسمياً، بمدِّ يد العون للدول والمجتمعات الشقيقة والصديقة، والوقوف معها في المحن والنكبات والكوارث، من خلال مبادرات إنسانية قلّ نظيرها، ويمكننا اعتبارتلك الأعمال توسيعاً لمفهوم الفزعة من نطاقها المحلى المحدود إلى الفضاءِ العربي والعالمي الأوسع، ولا أحدَ إلا ويذكر فزعةَ دولة الإمارات لفلسطين واليمن ومصر وسوريا والمغرب والبوسنة وأفغانستان وباكستان والهند وتركيا وغيرها، خلال فتراتِ الجفاف أو الحروب أو الفيضاناتِ والزِّلازل. وهناك تسمية (فزعة) لإحدى مجموعات التطوع الأكثر فعالية في المجتمع الإماراتي، حيث يبادر الشباب وشرائح المجتمع كافة للانخراط في أنشطة الفزعة طوعاً دون مقابل، كمبادرة لتقديم الخبرة والجهد في سبيل إنجاح الأعمال والملتقيات والفعاليات الوطنية.

ومن مظاهر رسوخ الفزعة في الوجدان الشعبي والتراث الوطني لدولة الإمارات العربية المتحدة وجود بعض الأمثال الشعبية التي تحضّ عليها وتمدح فاعلَها، ومن ذلك:

الناس بالناس والكل بالله: ويؤكد على أهمية التعاون والمساعدة بين الناس لأنهم جميعاً عباد الله.

البعد بعد القلوب هب بعد الدروب: ومعناه أن الابتعاد المكاني لا يمنع من الحبّ والمساعدة.

الزبيبة ما تشبع لكنها تطيب الخاطر: وهذا يؤكد على أهمية العطاء وإن كان قليلاً.

عطية الشبعان على الجوعان بطيّة: وفيه تأكيد على المسارعة وعدم التمهّل في تقديم الفزعة.

لو تبا العون انظر في اللون: لأنّ سمات أهل الفزعة في وجوههم فانظر ممّن تطلب العون.

بيت الطين ما يخلا من الطحين: ويضرب للدلالة على وجود الخير رغم شح الظروف.

وفى دولة الإمارات العربية المتحدة وبرعاية من الجهات الرسمية العليا في الدولة، تم إطلاق بطاقة تحمل اسم (فزعة) كمساعدة لحامليها، في التخفيف من أعباء التسوق خاصة على الفئات الاجتماعية قليلة الدخل، وهذه البطاقة تحمل في اسمها معانى الفزعة التراثية الاقتصادية الشاملة للناس، بدعم ورعاية من ولاة الأمر والجهات الاقتصادية الداعمة لهذه

وختاماً نخلص إلى نتيجة مفادها: إن ثقافة الفزعة إرثٌ إماراتيّ أصيل، وقيمة اجتماعية دينية راسخة، أكدّها حكام الإمارات، وحرصوا على استمرارها الإيجابيّ في نفوس الناس، من خلال القدوة الحسنة في العطاء والتعاون والتكافل، فأصبحتْ ركيزةً

أساسية من ركائز الاجتماعي، وصفة بارزة غالبة على النفوس، وعملاً منظَّماً بمنهجية وطنية عالية الهمّة نبيلةِ المَرامي، والتي تضع في حسبانها الإيثار والنخوة والسخاء والمبادرة والعون بأسرع ما يمكن، مستمدّة أصالتها ورقيّها من تراثٍ عربي إسلامي أصيل، أصبح تقليداً اجتماعياً ومنهجاً تراثياً عابراً للأجيال خلال استمرارها الزمني، حيث أكّده الوالد المؤسس المغفورله - بإذن الله تعالى - الشيخ زايد بن سلطان آل نهيان - طيّب الله ثراه - حين قال ما يؤكد الفزعة في أنبل مظاهرها

«إننا نؤمن بأنّ خيرَ الثروةِ التي حبانا اللهُ بها، يجب أن يعمّ أصدقاءَنا وأشقاءَنا»

وأعلى درجاتها، وأرقى أهدافها الإنسانية:

شاعر وأديب سورى



رُونِيُ / العدد **299** سبتمبر **2024** 64 الغزعة الإماراتية.. أصالة وتراث وتكافل احتماعي

# الطريق نحو التسامـح

# الفزعة الإماراتية وطرائق التطوع علمـ الصعيد العالمــي







### تقاليد الفزعة: إرث حي ومساهمة حضارية

من ناحية أخرى فقد أسهمت تقاليد الفزعة في تقوية الجبهة الداخلية في الإمارات إبان الحقبة الاستعمارية حيث تكاتف أهل البلاد ضد السياسات الاستعمارية وبعد زوال الاستعمار تحوّلت الفزعة إلى تقليد محلي يهدف لتدعيم روح التلاحم المجتمعي. في هذا السياق ارتبطت تقاليد الفزعة بالواقع العالمي ولا سيما بعدما غيّرت الحرب العالمية الأولى المشهد الاجتماعي والسياسي والاقتصادي لأوروبا بشكل كبير بالمقاييس كلها تقريباً. وانتهت الحرب ببنية أمنية جديدة لأوروبا، تم إنتاجها خلال مؤتمر السلام الذي استمر لمدة عام في فرساي بفرنسا. لكن الحرب انتهت بدفعة قوية لمختلف



الحركات السلمية أيضاً، المبنية على توقعات إيجابية تجاه عالم خالٍ من النزاعات. وبالنسبة إلى بعض الناس على الأقل، كانت هناك حاجة إلى اتخاذ إجراءات عملية للتأكيد على الحاجة إلى المزيد من التضامن والتفاهم والتسامح بين الناس والأمم كأداة قوية لمنع الصراعات في المستقبل. في سياق متصل تمخضت تقاليد الفزعة عن بداية للتطوع المحلي والعابر للحدود الوطنية الإماراتية حيث أسهمت المؤسسات الخيرية والتطوعية الإماراتية في تقديم الدعم اللوجيستي والمعونات الإغاثية للشعوب المتضررة من الكوارث الطبيعية مثل البراكين والزلازل والفيضانات والحرائق والمجاعات،... إلخ. وعلى المستوى العالمي فقد أدت الأعداد الكبيرة والمجموعة



67 الطريق نحو التسامح الفزعة الإماراتية وطراثق التطوع على الصعيد العالمي (2024 سبتمبر 2024 (2014 العدو 2019 على الصعيد العالمي العدو 2019 العدو

الواسعة من المبادرات التطوعية و"التبادل" للمتطوعين عبر حدود الدول إلى خلق الحاجة إلى مساحة مشتركة لمختلف منظمات العمل التطوعي الوطنية ويمكن النظر إلى ذلك على أنه حاجة متزايدة للاعتراف بالعمل التطوعي باعتباره جانباً مهماً ومفيداً للحياة الاجتماعية بما في ذلك الأفراد والمجتمعات وكذلك المتطوعين أنفسهم. وفي النصف الثاني من أربعينيات القرن الماضي، بدأت المناقشات داخل «اليونسكو» حول طرق تنسيق وتشجيع الجهود التطوعية المختلفة. وفي إبريل 1948، انعقد المؤتمر الدولي لمنظمات معسكرات العمل وتم إنشاء اللجنة التنسيقية للمخيمات الدولية التطوعية تحت رعاية «اليونسكو». في الواقع لقد سبقت تقاليد الفزعة الإماراتية مثيلاتها من تقاليد العمل الإغاثي والتطوعي في جميع أرجاء العالم. تاريخياً بدأ التطوع في أوروبا - كحركة اجتماعية فاعلة في أوائل القرن العشرين تحت مظلة التعليم التنويري والتعليم الديني والتعافي من الكوارث - كرد فعل على الأضرار والدمار الذي سببته الحرب العالمية الأولى حيث كانت تحركات معسكرات العمل والخدمة التطوعية المبكرة أول تعبيرات عن طرائق الإغاثة على نطاق واسع. وفي عشرينيات القرن الماضي، بلا حدود» - التي تأسست في عام 1971، و«منظمة الموئل تم إنشاء معسكرات العمل الدولية وتكوين فرق المتطوعين كبدائل سلمية للحروب، وتأسست إحدى أقدم مؤسسات الخدمة التطوعية الدولية، وهي منظمة الخدمة المدنية الدولية، في عام 1934 لتعزيز التفاهم الدولي وإعادة إعمار المناطق التي دمرتها الكوارث والحروب.

> خلال عصر التنمية الذي أعقب إنهاء الاستعمار، أرسلت الدول والمنظمات الاجتماعية عبر الوطنية متطوعين لمساعدة المناطق المستعمرة السابقة بهدف مساعدتها على التطور اقتصادياً. طوال ثلاثينيات وأربعينيات القرن العشرين، نمت معسكرات المتطوعين حيث قامت المنظمات غير الحكومية بتعبئة الشباب لتقديم المساعدة الطارئة والإغاثة الاقتصادية للبلدان المستقلة حديثاً. وفي إطار نظام التعاون الدولي ذي الصلة بدأت معظم منظمات التعاون التطوعي الدولية التي ترعاها الحكومات الغربية في الظهور على الساحة الدولية، وأدى العمل المدنى من أجل السلام العالمي والحركات المناهضة للحرب في أواخر السبعينيات إلى زيادة الوعي العام بالشؤون العالمية، بما في ذلك رغبة العديد من الشباب في الانخراط في الخدمة التطوعية العابرة للحدود الوطنية. ومن بين المنظمات التطوعية ذات الانتشار العالمي «منظمة أطباء



من أجل الإنسانية» - التي تأسست في عام 1976، وهما من المنظمات التطوعية غير الحكومية الكبيرة (في الولايات المتحدة وألمانيا والمملكة المتحدة وفرنسا واليابان والدول الاسكندنافية) التي ظهرت خلال حقبة السبعينيات من القرن المنصرم. وبحلول عام 1981، كان هناك 125 منظمة تم الاعتراف بها لإرسال المتطوعين خارج الحدود وكان العديد منها منظمات غير حكومية. في كثير من الأحيان دفع المتطوعون في هذه البرامج جزءاً كبيراً من نفقاتهم الخاصة وبحلول عام 1982، كان أكثر من 55000 متطوع مسجل يخدمون عبر هذه المنظمات. من ناحية أخرى تم إنشاء برنامج متطوعي الأمم المتحدة في عام 1971 لحشد المتطوعين المؤهلين للمشاركة في مشاريع الأمم المتحدة الإغاثية. وبحلول أواخر الثمانينيات، أدت الإصلاحات النيوليبرالية إلى تقليص عام في المساعدات الإنمائية الرسمية ما أدى إلى زيادة الاهتمام بدور المجتمع المدنى ومشاركة المواطنين؛ لذلك ابتكرت برنامج متطوعي الأمم المتحدة والحكومات الراعية له أساليب جديدة لتعزيز المشاركة الشعبية التطوعية والمساعدة الذاتية والمشاركة المحلية في التنمية والعمل التطوعي الوطني. ومع زيادة اعتماد الحكومات على القطاع التطوعي لتقديم الخدمات، أصبح

المتطوعون الدوليون أكثر أهمية باعتبارهم جهات فاعلة يمكنها تقديم المساعدات بشكل مستدام خاصة في المناطق التي تتعرض للكوارث.

### الفزعة الحديثة: تطوع إماراتي لخدمة الوطن والعالم

مع بداية القرن الحالى أصبحت الأهداف الإنمائية التابعة للأمم المتحدة وفي إطار الحد من الفقر المرتبط بها هو التوجه المركزي الذى يستخدمه برنامج متطوعي الأمم المتحدة وغيره من منظمات التعاون الدولي ذي الصلة. ففي عام 2001، سلط برنامج الأمم المتحدة للعمل التطوعي الضوء على الأعمال التطوعية كافة باعتبارها استراتيجية عملية للحد من الفقر ومنع الكوارث وإعادة البناء بعد الكوارث، وتسهيل التكامل والاندماج الاجتماعي، وعلى الرغم من أن قدراً كبيراً من التركيز كان على العمل التطوعي المحلي والوطني، فإن أصحاب المصلحة أيضاً أولوا اهتماماً أكبر للعمل التطوعي الدولي. وفي ظل انتشار الابتكارات في مجال الاتصالات وتكنولوجيا المعلومات خلال بداية القرن الحادي والعشرين تم تطوير أدوات تعتمد على الإنترنت لتوظيف ودعم الأشكال التقليدية للعمل التطوعي الدولي وتطوير أشكال جديدة للأعمال الإغاثية. كما أحدث توفر تكنولوجيا الإنترنت ثورة في قدرات التدريب والاتصال لدى برنامج الأمم المتحدة التطوعي وسهلت الحملات عبر الإنترنت على المتطوعين الدوليين الدفاع عن القضايا العالمية والمشاركة في جهود التنمية العالمية، حتى دون مغادرة أوطانهم. في عام 2000، بدأ برنامج متطوعي الأمم المتحدة برنامج المتطوعين عبر





الإنترنت كوسيلة للمتطوعين للمساهمة في مشاريع السلام والتنمية باستخدام تكنولوجيا الإنترنت كما سهلت الشبكات الاجتماعية على المتطوعين البقاء على اتصال ومواصلة عملهم مع المنظمات الشريكة بعد العودة إلى ديارهم. في الإمارات وامتداداً لتقاليد الفزعة العريقة قامت المنظمات الحكومية وغير الحكومية في الدولة باستقطاب متطوعين محليين من ذوى المهارات العالية للاستفادة من خبراتهم ومهاراتهم من خلال تقديم الخدمة التطوعية في الإمارات وخارجها حيث تعمل العديد من المؤسسات الإغاثية الإماراتية مثل الهلال الأحمر الإماراتي على تقديم يد العون للمتضررين من الكوارث الطبيعية والحروب والنزاعات المسلحة في جميع أنحاء العالم حيث تمكنت شبكات الخدمة التطوعية الإماراتية ذات الانتشار واسع النطاق على الساحة الدولية من تقديم أنشطة وبرامج إغاثية أسهمت في تضميد جراح السكان في المناطق المنكوبة وتحقيق أهداف الأمم المتحدة في التنمية المستدامة في الدول الفقيرة خاصة منذ الركود الاقتصادي في عام 2008 بعدما تقلصت المعونات التي تقدمها العديد من البلدان المانحة في ظل تراجع الدعم الموجه تجاه العمل التطوعي الدولي. وفي هذا السياق تتبوأ دولة الإمارات العربية المتحدة مركزاً مرموقاً على الصعيد العالمي بين الدول المانحة التي تقدم دعماً سخياً للمنظمات التطوعية والإغاثية وتعتبر هذه السياسة نتاجاً عصرياً لتقاليد الفزعة المتجذرة في تاريخ وتراث المجتمع الإماراتي منذ القدم

خبير الترجمة في الأرشيف والمكتبة الوطنية - أبوظبي

# محاورة مع الباب

#### «يالباب قل لي»

هذه قصيدة نبطية للشاعر محمد بن راشد الشامسي من ديوانه «ديوان الشامسي»، والشاعر هنا يسير على نهج الشعراء الذين يبحثون عن المشاعر الإنسانية في الأشياء وفي الجماد الذي يؤنسنه من أجل الوصول إلى دفء التواصل مع الآخر، والبحث في مكامن العلاقات الإنسانية الحاكمة والرابطة بين البشر في المكان الواحد، من أجل تنميتها وتأملها والاستمتاع بهذه العلاقات التي تتماشى والسنع الحميد الذي ينشده المجتمع وتسير عليه الخلائق، من أجل مجتمع دافئ ومتماسك ومتعاضد في زمن صعب تعملقت فيه المادة وسلوكيات المجتمع الاستهلاكي والمادي الذي كرسته الحداثة وأفكار التوحش المادي. ورأس المال الباحث فقط على الربح والمكسب على حساب الإنسان وقيم الترابط والتعاون والمحبة والإيثار من أجل الجماعة والمجتمع وأهل الفريج.

الشاعر هنا يتخذ من الباب الذي يعترف بوظيفته نديماً وصديقاً حين يقول:

### «يالباب قلّ لى ليش صكوك»

إذاً الوظيفة الأساسية للباب هو الإغلاق والقفل على الداخل للوقاية والستر والحفظ، ولكن الشاعر المستنكر يعظم دور الباب لهذا الإغلاق، لأنه إغلاق دائم وطال أمده فاستشعر بحدسه الخيفة والقلق.. لأن العادة الباب يغلق ويفتح بعد أمد قصير لا يطول.. وإن طال هنا مكمن الريبة والشك والقلق، فالبحث يبدأ عمّن بالداخل، لأن الشاعر بالتأكيد أو الراوي أو القائل يبحث عن سكان المكان خلف هذا الباب الموصد باستمرار، ربما أهل، ربما جيران، ربما أقارب، ربما أحباب، ومن هنا مشروعية البحث والسؤال والحوار مع الباب من أجل سؤاله عن هؤلاء السكان، الأحباب هنا حالة إنسانية دافئة تفتح لمحاورة الباب واعتباره إنساناً سيتجاوب بالرد عن أسئلة القلق عن مكانة أهل المكان:

### «وين الذي في البيت سكان»

أيها الباب أين سكانك الذين أغلقوك هذا الأمد الطويل، وتخلوا عن مكانهم ورحلوا.. الشاعر يتخذ من الباب محاوراً له وينطلق من تلك المحاورة إلى التحدث والتأمل مع باب من خشب جماد



عبد الفتاح صبرئ روائی وناقد مصری

ويحول حديثه إلى مشاعر إنسانية وحالة وجد إنساني باحثة عن أهل وخلان كانوا ملء المكان ورحلوا، ولا يدري السائل الباحث إلى أين؟ ويستنكر هذا الرحيل الذي حرمه من هؤلاء: «وين إرحلوا عنك وخلوك

#### يذريك كوس، الريف ذنان»

هذا التعجب والاستنكار من رحيل أهل المنزل وتركهم للمكان وللباب الحارس على المكان مغلق إمعاناً في إظلام المكان بخلوه من البشر الذين تركوه ورحلوا وغادروا إلى حيث لا يعرف، وتركوك أيها الباب تعبث بك في وحدتك ريح الكوس تضغط عليك لتحدث صرير الوحدة وصوت الاستغاثة وصك

ثم يفتح الشاعر من خلال الباب محاورة مع الدفء والوجد الإنساني مع هذا الآخر المفتقد، ويحاول تذكر وجودهم يوم أن كانوا ملء المكان وملء الحضور ويتذكرهم حين كانوا يدخلون ويخرجون من الباب نفسه المصمت الآن على نفسه والدار متعطشاً لهم بقوله:

## «ويـن الأيـاد العـاد فتحـوك

### كـــل ليلــة وعصر المسيــان»

ويتمادى في تصور أوقات دخولهم وخروجهم من الباب في الليل وفي أوقات بزوغ نجم بعينه من السماء. ويستمر في وصف حالتهم ساعة الدخول أو الخروج، وأثر وجودهم في المكان وحركتهم والتي وصفها بأن المكان يزداد نوره بهم ويزداد ألقه بهم، ويستمر الشاعر في شرح حالة الوجود العطشي والصب

تجاه أهل الدار الذين غابوا عنه فاستحال وقته إلى قلق وبحث دائبين، ويستمر في محاورته للباب وسؤاله بعد غيابهم، إلى الآن خمسة أيام، وكأنها الدهر إن كان يعرف أين ذهبوا، أو أنهم أخبروه عن مكانهم، ويتوسله أن يعطيه أي إشارة أو دليل حتى يهدأ ويرتاح قلبه وفكره:

### «قــول الصراحــة كــان خبــــروك

#### عطنے دلایل مبعن وان»

وبدأ الشاعر في وصف حالته للباب الذي أنسنه وجعله نداً بشرياً ليحاوره ويستنطقه ويحادثه ويبثه لواعج نفسه تجاه هؤلاء الأحباء الذين فقدهم لرحيلهم عن الدار والمكان، غير مصدق لهذا الغياب، ويستحلف الباب إن كان يعلم أو يعرف أن يرد له الجواب والخبر، والباب الذي لن ينطق أصلاً سيبثه الشاعر خوالج النفس ولواعج القلب، وأنهم تركوه وابتعدوا ومحبته، وكأنهم غادروا دون إعلامه بتعمد، ورغم ذلك فالشاعر المحب يدعو لهم بالسلامة والفرح، وأن يبتعد عنهم الحزن والأسى، وتستمر المحاورة كاشفة عن آلام وآمال الشاكي وحرقته بين الأمل والألم، وبين الود والنسيان، وأنه أبداً لم يهن، وأن حساده وعزاله لهم دور كبير في ما حدث له، وأنه رغم أي شيء على العهد والوعد، ويعاود إبلاغ الباب بهذا الوجد والصب والتعلق:

#### «قـــل للغظــى الأحبـــاب خصـــــوك

سلام من قلب شقنقان» ويختتم حواره مع الباب بصدقه القول عن مشاعره وعن حالته وعن انتظار لردهم.

«هـــذه صراحـــه وكلمــــه أعطــوك

شرح وفي ومن دون نقصان فتح طريج ويعد الشوك

# لحبيبك لا يموت حرمان»

الشاعر محمد بن راشد الشامسي اتخذ من الباب الذي أنسنه وأعطاه الروح والحيوية ليبث آلامه وأوجاعه وآماله من خلال الباب الذي تخيله موصداً على دار خالية من أحبته وطال غيابهم دهراً، خمسة أيام طوال، هم عمر طويل لمحب باحث عن الحبيب، والشاعر بخياله يجوب مع الباب محاورة ثرية بدفء المشاعر ونبل القصد وسؤال المودة والحب عن المحبوب الذي غادر وترك دون إعلام أو إعلان أو إشارة عن مكانه ودون

أن يراعى مشاعر المحب الذي ينتظره على باب الدار المغلقة الفارغة من الدفء والتي سكنتها الظلمة والوحشة والقلق، وفي هذا الحوار يبرز بعض وظائف الباب المادية والمعنوية أيضاً تجاه أصحاب الدار، وتجاه الآخرين، فإن كان الباب وفق رؤية الشاعر هو صك وإغلاق ولكنه مسؤول عن مكانه الذي يحرسهم معنوياً حتى في حالة غيابهم أيضاً، وفي هذا يعطيه الشاعر وظائف معنوية متصلة بالعلاقة بين الباب والإنسان «يالباب قلّ ليش صكوك»؟ وهنا سؤال استنكاري يحيل أن على الباب دوراً وهو المعرفة بما له من صلة معنوية مع أهل الدار التي يحرسها، أو يقف بشموخ على مدخلها حارساً وأميناً.. ثم يستمر الشاعر في إبداء هذه العلاقة بين الإنسان والباب: «ويــن ارحلــوا عنـــك وخلــوك

## يزريك كوس الريق ذنان»

دون إخباره ودون أن يشعروه، ودون أن يحسوا بكيانه ولوعته وهو هنا يثير المشاعر في الباب وكأنه بشر، كيف تصمت عن رحيلهم وقد تركوك في مهب الريح. كما أنه في مواقع أخرى من قصيدته يتخذ من الباب ستراً ووجاء يتخفى فيه ليبرز مشاعره وحنانه ووجده تجاه حبيبه، أي إنه ينشئ علاقة مع الباب ويتخذه درعاً لإفشاء حبه وولعه وولهه بالآخر الذي رحل من الداروهو يقف محتاراً مذهولاً في وسط الباب منتظراً الأمل والرجاء والتحقق.

شعراء النبط أقاموا مع الباب علاقة مهمة للكشف عن مواهبهم ومشاعرهم، وأفاضوا في إعطاء صورة حية لعلاقة تتخطى مجرد باب من أخشاب مصمتة إلى باب له عيون وأذان ومشاعر، كي يفضح به حالة إنسانية جميلة بين البشر وما يتعلق بهم تدل على عمق العلاقات الإنسانية الرابطة حتى مع الجوامد في مجتمع يجلّ الترابط والتعاضد والمحبة.

الباب ليس مجرد خشب أو حديد، الباب يمتلك مشاعر وآذان يسمع بها وعيون يرى بها أيضاً فهو يصبح بها شاهداً على إنسان من لحم ودم يعيش خلفه ويحتمى به بحميمية ودفء يربط

إنها عبقرية الحياة التي تجمع بين البشر والجماد وبين الأشياء والحيوات.. لتبرهن على عمق علاقة الإنسان بمن حوله، ولذا فإن شعراء النبط في الإمارات اتخذوا من الباب مدخلاً لكشف هذه العلاقات بين الإنسان والباب من ناحية، وبين الإنسان والإنسان في المكان الذي يكون فيه الباب شاهداً على عمق



#### 🔅 إعداد: ضياء الدين الحفناوي

مدينة لشبونة عاصمة البرتغال تحمل تاريخاً غنياً ومتنوعاً بحق، وقد عُرفت عبر العصور بمسميات مختلفة ترتبط بتاريخها وثقافاتها المختلفة وأشهرها مدينة الضوء، ويشير هذا اللقب إلى الضوء الطبيعي الفريد في لشبونة الذي يُضفي جمالاً خاصاً على المباني والشوارع ويمنح المدينة جواً ساحراً، فبفضل موقعها الجغرافي على المحيط الأطلسي تُعتبر لشبونة بوابة رئيسية بين أوروبا والعالم الجديد ما جعلها مركزاً تاريخياً للتجارة والثقافة، كما تُعرف بأسواقها المفتوحة التقليدية مثل سوق (فييرا دا لادرا) الذي يجذب الزوار بمنتجاته المحلية والتحف القديمة. أما عن موقع مدينة لشبونة في الجزء الغربي من البرتغال وتحديداً عند مصب نهر تاجة الذي يُعدُّ أطول نهر في شبه الجزيرة الإيبيرية، ويشكّل النهر مع المدينة ميناءً طبيعياً كبيراً يتيح الوصول المباشر إلى المحيط الأطلسي. وبفضل هذا الموقع الاستراتيجي جعلها نقطة انطلاق للعديد من الرحلات الاستكشافية البرتغالية في عصر الاستكشافات.

#### تاريخ المدينة

يعتقد أن الفينيقيين أسَّسوا مستوطنة على موقع لشبونة الحالى في حوالي القرن الثالث عشر قبل الميلاد. وكانوا يستخدمون المدينة كنقطة تجارية مهمة بفضل موقعها الاستراتيجي على نهر تاجة، وعلى الرغم من عدم وجود أدلة قوية على استيطان الإغريق في لشبونة فإنَّ القرطاجيين الذين خلفوا الفينيقيين عزَّزوا من أهمية المدينة التجارية.

وفى القرن الثاني قبل الميلاد أصبحت لشبونة تحت السيطرة الرومانية وأطلقوا عليها اسم (أوليسيبو) وازدهرت المدينة

البحر المتوسط وصولاً إلى شمال أفريقيا والشرق الأوسط، وفي العصر الإسلامي ازدهرت في لشبونة العلوم والفنون وتمَّ ترجمة العديد من الأعمال اليونانية والرومانية إلى اللغة العربية كما تمَّ تطوير العلوم الإسلامية في مجالات الفلك والرياضيات والطب.

وبرغم أن الكثير من البنية التحتية الإسلامية قد تمَّ تعديلها أو هدمها خلال الفترات اللاحقة فإنَّ التأثير الإسلامي ظل ظاهراً في بعض الأنماط المعمارية والزخرفية في المدينة، فقد ترك الحكم الإسلامي بصماته على الثقافة المحلية بما في ذلك اللغة مع العديد من الكلمات البرتغالية ذات الأصول العربية والتقاليد والأطعمة.

رُّأُونُ / العدد **299** سبتمبر **2024** / أَثَّا 72 لشبونة: مدينة الضوء وسحر التاريخ



وفي عام 1147، استعاد الملك أفونسو الأول (أفونسو هنريكس) لشبونة من المسلمين بمساعدة من الصليبيين وأصبحت لشبونة بعد ذلك جزءاً من مملكة البرتغال المسيحية، وفي القرنين الميلاديين الخامس عشر والسادس عشر أصبحت لشبونة مركزاً رئيسياً لعصر الاستكشافات البرتغالية، وانطلق منها العديد من المستكشفين المشهورين مثل فاسكو دي غاما الذي اكتشف طريقاً بحرياً إلى الهند، وقد ازدهرت المدينة اقتصادياً وثقافياً خلال هذه الفترة.

#### أحداث هزت لشبونة

في عام 1755 تعرضت لشبونة لزلزال مُدمّر تلاه تسونامي وحرائق ممًّا أدَّى إلى تدمير كبير في المدينة ومقتل آلاف

الأشخاص، وأعاد رئيس الوزراء سيباستيا وجوزيه المعروف (بماركيز دي بومبال) بناء المدينة بتخطيط حضري حديث. ومع الغزو الفرنسي سقطت المدينة في أيدي نابليون عام 1807 لكن تم استعادتها من قبل الإنجليز بقيادة الجنرال ويلينغتون، وبعد ذلك تم كسر منظمة التخطيط الحضري في المدينة وبُدئ ببناء بعض المباني الأكثر رمزية في المدينة، بما في ذلك قصر أجودا، ودار أوبرا سان كارلوس، وكنيسة إستريلا، ومسرح دي ماري الثاني، وفي عام 1833 تمّت استعادة الملكية الدستورية للبلاد واستمرّت حتى إعلان الجمهورية في عام 1910. وفي بدايات القرن العشرين، بدأ شارع الحرية في تقديم نفسه كمحور للمدينة الجديدة، مع ظهور مبانٍ مهمة أخرى في المدينة، مثل: فندق بالاسيو، ومسرح إيدن، وسينما تيفولي،

وفندق فيتوريا، وخلال الحرب العالمية الثانية، كانت لشبونة ملجاً للعديد من المنفيين من البلدان التي احتلها المحور أثناء العبور إلى الولايات المتحدة الأمريكية وبريطانيا العظمى. وفي عام 1932 تولى أنطونيو دي أوليفيرا سالازار السلطة وأنشأ ديكتاتورية استمرَّت حتى 25 أبريل 1974 عندما أنهى الانقلاب، هذا النظام المعروف باسم "ثورة القرنفل" وخلال هذه السنوات خضعت لشبونة لتغيير ديموغرافي وتوسُّعي كبير ومرَّت لشبونة بفترات من التحديث والنمو خاصة بعد انتهاء الديكتاتورية العسكرية وبدء فترة الديمقراطية في البرتغال وانضمت البرتغال إلى الاتحاد الأوروبي لاحقاً.

#### لشبونة الحديثة: اقتصاد وزراعة وثقافة وسياحة

اشتهرت لشبونة في العصر الحديث بالعديد من المجالات التي تشمل الاقتصاد والزراعة والثقافة والسياحة، حيث تعدُّ المدينة مركزاً ناشئاً للتكنولوجيا والابتكار مع وجود العديد من الشركات الناشئة والمراكز التكنولوجية، ويُعتبر القطاع المالي جزءاً مهماً من اقتصاد لشبونة، فتمَّ تأسيس البنوك والشركات المالية الكبرى، وتشتهر المدينة بالصناعات التقليدية أيضاً التي تشمل صناعة النسيج والملابس والأثاث، إضافة إلى صناعة السجاد والزجاج والخزف والزراعة كذلك، مثل: زراعة الكروم لصناعة النبيذ، فالمناطق المحيطة بلشبونة مشهورة بزراعة الكروم وإنتاج النبيذ، وعلى الرغم من أن لشبونة بليست مركزاً زراعياً رئيسياً فإنَّ مُناك اهتماماً متزايداً بالزراعة الحضرية والمزارع الصغيرة والمجتمعية التي تسهم في توفير المنتجات الطازجة للمستهلكين المحليين، وتعمل لشبونة على المنتجات الطازجة للمستهلكين المحليين، وتعمل لشبونة على



تحسين بنيتها التحتية أيضاً لتكون مدينة ذكية مستدامة مع التركيز على استخدام الطاقة المتجددة وتحسين النقل العام والبنية التحتية البيئية.

#### معالم لشبونة الرئيسية

تُعرف لشبونة بمدينة «التلال السبعة»: كاستيلو، جراسا، مونتي، بينها دي فرانسا، ساو بيدرو دي الكانتارا، سانتا كاتارينا، وإستريلا. فلشبونة تشتهر بتضاريسها المميزة حيث بُنيت على سبعة تلال ممًا يوفّر إطلالات بانورامية رائعة من مواقع مختلفة في المدينة وفي أعلى أحد هذه التلال بالضبط تظهر قلعة ساو خورخي وهو واحد من أكبر الشخصيات البارزة في تاريخ المدينة. وتم تصنيفها كنصب تذكاري وطني منذ عام 1910، ويقال إن الأسوار بنيت فعلياً ما بين القرن السابع عشر والقرن التاسع عشر. وإن التحصين الأول الذي تم بناؤه كان موجوداً قبل ذلك، ففي عام 1147 ومع غزو لشبونة من المغاربة على يد (أفونسو هنريكس) انتقلت



75 سبتمبر **2024** سبتمبر **201** 75 سبتمبر **202** سبتمبر **201** 75 مدينة الضوء وسحر التاريخ

قلعة ساو خورخي إلى أيدي مملكة البرتغال ثم كانت هناك فترة ذهبية استمرَّت حتى بداية القرن السادس عشر، ونظراً لماضيها وحاضرها فهي بالتأكيد واحدة من المعالم الأثرية التي يجب مشاهدتها في أي زيارة إلى المدينة. ومن أهم معالم المدينة أيضاً كاتدرائية لشبونة أو كنيسة (سانتا ماريا مايور)، وقد تم تصنیفها كنصب تذكاري وطنى منذ عام 1910 فهذا المعبد الديني هو مقر بطريريكية لشبونة وأبرشيتها ويعود تاريخ بنائه إلى القرن السابع عشر وهو من أقدم الرموز التاريخية في المدينة... ومن الأماكن الرائعة في لشبونة المسرح الروماني، الذي يقع في قلب المنطقة التاريخية للمدينة. وتمَّ بناء المسرح في عهد الإمبراطور أغسطس في القرن الأول الميلادي، في عام 57 م. واليوم، يشكّل المسرح جزءاً من متحف لشبونة، ويعد واحداً من أهم المعالم الأثرية في المدينة والمناطق المحيطة بها. وهناك العديد من الأماكن التي تنتظر اكتشافها مثل قصر أجودا الوطني، وقد تمَّ بناء هذا المبنى من قِبل (دي جسوي) ومع ذلك اكتسب هذا القصر أهمية أكبر في عهد الملك لويس الأول حيثُ أصبح المقر الرسمي للعائلة المالكة البرتغالية حتى نهاية النظام الملكي، وتمَّ فتح قصر أجودا الوطني للجمهور كمتحف منذ عام 1968 وحالياً بالإضافة إلى كونه شاهداً الذي لابدَّ من تجربته عند زيارة المدينة ■ على أزمنة الملكية فإنه يستضيف احتفالات الدولة لرئاسة

الجمهورية البرتغالية أيضاً فهو أحد المعالم الأثرية الموجودة في لشبونة التي تستحق الزيارة والتأمل من قِبل الجميع. ويهيمن الطراز الباروكي على المبنى على الرغم من أن الجسم المركزي للواجهة يتميز بالطراز الكلاسيكي الجديد وتبرز قبتها ويوجد بالداخل مشهد ميلاد للسيد المسيح صممه (ماتشادو

وتشتهر لشبونة بالتقاليد الثقافية والتراثية التي تعكس تاريخها العريق وموقعها الساحلي ومن أشهرها موسيقي (الفادو) والفادو هو نوع من الموسيقي التقليدية في البرتغال، ويُعد من أبرز المعالم الثقافية في لشبونة ويتميز الفادو بألحانه الحزينة وكلماته التي تعبر عن الحنين والألم. ويمكن للزوار الاستمتاع بعروض الفادو في العديد من المطاعم والمقاهي التقليدية، ويعد مهرجان سانتو أنطونيو الذي يقام في شهر يونيو من كل عام هو أحد أكبر المهرجانات في لشبونة، ويتميز بالرقصات الشعبية والموسيقي والموكب التقليدي، بالإضافة إلى الشواء الكبير للسردين في الشوارع، فالأطعمة البرتغالية التقليدية تشكّل جزءاً مهماً من ثقافة لشبونة ومن أشهرها (باستل دي ناتا) وهو نوع من الحلوى الكريمية وطبق السردين المشوي



## الظمأ الأنطلوحاء للتعبير علهے لسان الحيوان

نحن مسكونون بسحر غامض يشدنا للتعبير على لسان الحيوانات والطيور حتى على لسان الجن والوحوش الأسطورية، ذلك الشوق الروحي كان قديماً قِدم الإنسان الأول ومنذ حِقب بعيدة جداً في التاريخ البشري، وسواء كان ذلك بالتعبير عن الصداقة التي تجمعنا بالحيوان عبر التمثيل بالرموز والنقوش الصخرية في الكهوف وبين منعطفات الأودية في الجبال، أو من خلال الممارسات الطقوسية الدينية وعادة تقديس الحيوان ومنحه بعداً شفائياً وتواصلاً روحياً بالكون والملكوت، مثل: الطوطمية والأرواحية والحلول (حلول الإنسان في الحيوان

يتلون الفهم على الدوام وعبر الزمان بفضاء التعبير والحكي والمعارف، وتدريجياً نحو التأصيل في علوم الأسترولوجي والأبراج والمنافذ السماوية والفلك، حيث مُنِحت نجوم السماء ومراكز التحرك النجمي أسماءً حيوانية، كما أن التراث العالمي من ملاحم شعرية وميثيولوجيا وفنون ومنمنمات وتعشيق وموزاييك كلها تعد شكلاً من أشكال التعبير الإنساني الذي وُظِف فيها الحيوان بشكل مباشر أو بتخليد مؤطر -تأكيدي وإشاري - على مدى تحقق الارتباط الوجودي المبني على المعايشة والارتحال والحسية والاعتماد المتبادل بين الإنسان والحيوان.

رزت أبعاد ورود الحيوان في التراث الديني الإسلامي المعزز بالقصص الرمزية في القرآن الكريم، كما تجلت تلك الملامح في التصوف والروحانية كأبرز مثال في رسائل إخوان الصفا ومنظومة (منطق الطير) لفريد الدين العطار.

لاشك أن هناك أبعاداً أنطولوجية وتجربة جوانية متجذرة في الذات الإنسانية تدفعنا نحو الكتابة على لسان الحيوان، أبعاداً أكبر من كونها حلاً رقابياً اجتماعياً وسياسياً أو استعراضاً فلسفياً، وأبعد من كونها حمّالة لحلول وحكمة وموعظة، إن السؤال الجوهري الذي لابد منه: لماذا يستعير الكاتب/ الراوي / الرسّام لسان الحيوان وشأن حياته ومجتمعه؟



لولوة المنصوري باحثة وروائية إماراتية

قد تكون للعجائبية واللا واقعية والرموز الدلالية متعة تشويقية كامنة في سحر التأويل والمدلولات الحُرّة. إن مجرد وضع العظة والحكمة في مسار البحث عن تأويلات السرد والحكاية من شأنه أن يقتل الحكاية نفسها ويغلق المسار التخيلي القائم على الدهشة والترقب والسعة الدلالية. وقد تكون الكتابة على لسان الحيوان شكلاً من أشكال الحنين إلى الطبيعة والحياة الفطرية ومعايشة المخلوقات ومنحها أسماء وصفاتٍ وأحوالاً، وخاصة في مجتمعات الأبنية والجدران والحدود، على اعتبار أن مجتمع الحيوان بلا حواجز (مادية) أو (فكرية عقلية)، الحواجز هي من صنع الفكر البشري، والحاجز أو الحاجب تفسير آخر لمدلول الخوف وعدم التوازن مع الطبيعة، وما تزخر به من ما ورائيات وأحداث مبهمة.

وثمة بُعدٌ روحيٌّ أيضاً؛ فالكتابة على لسان الحيوان تخفف من ثقل التجربة الإنسانية الموسومة دائماً باللوم والذنب والعار، تلك المشاعر التي ما انفكّت تؤثث الأرض على الصدمات والحوادث والخوف من الزمان والمصائر.. وتورث (هاجس البقاء) المبنى على مخاوف العقل وأوهامه. بينما الحيوان حُرٌّ من كل ذلك، يعيش وفق التسليم التام و(غريزة البقاء) النابعة من الطبيعة نفسها. فقد يحن الإنسان لأن يعيش أحياناً وفق طبيعة (اللا عقل) ووفق شريعة التسليم التام الحُرّة من التخطيط والتعصب والتوترات والأوهام وسجون الذاكرة

رُّ أَيِّ / العدد 299 سبتمبر 2024 76 لشبونة: مدينة الضوء وسحر التاريخ



## غمغمات شاعر

#### شعر: الدكتور شهاب غانم

غداً يا نسيم الليل تأتي ونسهر ونُصغي لأمواج الخليسج خريرها رعى الله أيامَ الصَّبابةِ والصِّبا أرى ذلك الوجـــة الذي الحسـنُ كــلُّ فيوحى إلى الشعر ليست تصوغه هناك على شطِّ الجُميرةَ ساعـــةً رعى الله فنَّسانَ البروج فإنَّسه

أتذكريا ماء الخليج جميع مَنْ أتذكر من صادوا وغاصوا للؤلو أتذكر من جاؤوك من عهد آدم أتذكر أمَّ النار.. دلمونَ.. بابالأ.. أتذكرُ قوماً في المياه توضَّ ووا ولما مشوا فوق الرمال بعزة بلى كنست مهداً للحضاراتِ دائمساً ولكنها الأيام تمضى وتنقضى يظنُّون فنَّ الشعر نظمَ سماجةٍ

> حنانيكِ يا دنيا إذا خارتْ القُـوى لكم قد أضعنا العمر، كانت كُنُوزُهُ وها نحن نخشى أن تضيع دقيق ــة " وما هي إلّا غمغماتٌ لشاعر وجاهد في الدنيا يكافح للعلك فهل يا نسيم الليل ترجعُ حانياً

على الشاطئ الفضّيّ والليــــلُ مُقمــرُ ويغمرُنا بعد السنين التذكُّر رُ وأحسلام عُصفوريْسن والعودُ أخضر تجمَّع فيه فهو شهد وسُكَّر وسُكَّر أ أساطينُ شعرِ في الغرامِ تبحَّروا ولم ينْمُ فيه البرجُ بعددُ ويظهررُ سيخلـــدُ في التاريــخ دومـــاً ويُذكَــــرُ

أقاموا على تلك الضفاف وأبحروا ومَن قد بنوا فوق الرمالِ وعمَّ روا ومن أحسنوا أو أفسدوا وتجبَّروا وكيف سَمَت آشورُ يوماً وسَوْمَ لر وتحت ظلل المشرفيّة كبّروا تبخُّ رَكسرى في الهواءِ وقَيْصِ رُ وسوف يعـــودُ المجـدُ حتماً ويُزهِــرُ إذا له يَصُنْها شاعرٌ ومصورٌ وهلوسة والشعرر يأبس ويُنكرر

ولم يبق إلا ساعتان وأقصر لدينا فأسرفنا بها لا نوفِّسررُ ونبخال باللحظاتِ.. والعمرُ يَعبُرُ تَشْرَّبَ منذُ الفجر كيف يُفجِّرُ وأيَّامُ لهُ تسخو وطَوْراً تُقَيِّرُ رُ تُذكِّرنا مِن أمسِنا ما تُذكِّر



أعظم الاحتفاليات فيء القرن التاسع عشر

«رحلة الملوك»

إله افتتاح قناة السويس 1869 م

جيستاف نيقولاس، ماريوس فونتان، رسوم: إدوارد ريو

🥻 محمد عبد العزيز السقا



## أعظم الاحتفاليات في القرن التاسع عشر

## «رحلة الملوك» الهء افتتاح قناة السويس 1869 م

## جيستاف نيقولاس، ماريوس فونتان، رسوم: إدوارد ريو

#### 🎡 محمد عبد العزيز السقا

يصدق القول: إنَّ قناة السويس دليل على قوة البشر قبل أن تحل الآلة محل القبضة والساعد، نقطة فاصلة من التاريخ، صار بإمكاننا الآن أن نقطع المسافة من الشرق إلى الغرب دون الحاجة إلى الالتفاف حول أفريقيا من خلال طريق رأس الرجاء الصالح، مئات الأميال وعشرات الساعات والأيام تختصرها هذه القناة المائية الجزلة، فضلاً عن تجنيب السفن مواجهة المخاطر والأهوال وأذرع أخابيط القراصنة في المحيط، تأتي الرحلة التي بين أيدينا اليوم لتوثق «مشهد الاحتفال» بنجاح عملية جربئة وشاقة هدفت إلى وصل البحر الأبيض المتوسط بالبحر الأحمر في قهر واضح لصحراء مقفرة ظلت حاجزة بين البحرين منذ القدم، وعلى قدر جمال الاحتفال لا يمكننا أن ننسى عمداً أو سهواً فصول معاناة العمال والفلاحين المصريين والتضحية بألاف العمال الذين أنهكهم العطش والانهيارات الرملية ثم توالى سقوط الألاف منهم بسبب انتشار الأوبئة، وإجبار العمال على العمل في ظروف قاسية ليس معهم غير سواعدهم وفأس وقفة وحلم. لكن تبقى ثلاثة تواريخ هي الأهم في حياة القناة النابضة: 19 مايو 1855م عندما منح خديوي مصر محمد سعيد باشا(1) لصديقه الفرنسي فردينان دي ليسيبس حق تأسيس شركة القناة البحرية، و25 إبريل 1859م حيث أول ضربة فأس في بورسعيد، والثالث هو تاريخ حفل الافتتاح رسمياً في يوم 17 نوفمبر 1869م، والذي أرَّخت له الرحلة الحالية رسماً وكتابة وكان في عهد الخديوي إسماعيل<sup>(2)</sup> أي بعد عشر سنوات من تاريخ أول ضربة فأس، وبعد 14 سنة

## كتاب إهداء، وكتاب رحلة، ولوحات:

أقدم إلى قارئ مجلة تراث الغراء اليوم حفل افتتاح قناة السويس، أحد أبرز الأحداث العالمية في القرن التاسع عشر، من خلال نسخة عربية بعنوان: افتتاح قناة السويس (رحلة الملوك) - جيستاف نيقولاس، ماريوس فونتان، ترجمة د.عباس أبوغزالة (3)، صادرة عن المركز القومي للترجمة بمصر. وهذه النسخة تتضمن كتابين، الأول هو «رحلة الملوك» لـ «جيستاف نيقولاس»، Gustave) Nicolas)، الذي





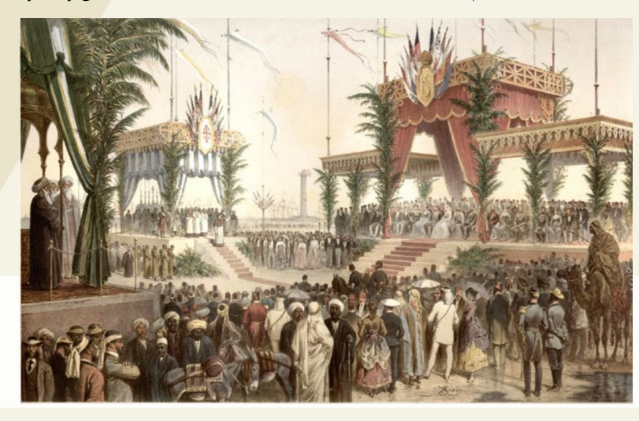
السويس مع جزء مهم للغاية هو اللوحات التي رسمها بالألوان المائية الفنان العالمي الشهير الرسام «إدوارد ريو» (Édouard الشركة رقم 774 لعام 1869م، وعنوانه «رحلة ريو الفنية حضروا احتفالات افتتاح قناة السوي<mark>س.</mark> موافقة الشركة على طلب الرسام «ربو» بشأن السفر إلى مصر ويسرد أقوال الرحالة والأفراد الذين عرفوا الخليج في الماضي،

لرسم مناظر الورش الرئيسية، والمخيمات ومدن الخليج، وإرسال المشروعات المرسومة لمختلف الجرائد المصورة أولأ بأول، وفي الوقت نفسه إعداد الوثائق التي تتيح له عند عودته عمل طباعة فخمة عن القناة في دار «هاشيت» ولأن «ريو» لم يطلب شيئاً سوى سداد مصاريف السفر من باريس إلى مصر ذهاباً وإياباً، وافقت الشركة بسداد تكاليف السفر من باريس إلى القاهرة ذهاباً وإياباً على الدرجة الأولى مع مبلغ ألف فرنك مقابل مصاريف إقامته في مصر. وفي

الوقت ذاته نجد أدلة أخرى تشير إلى أن الخديوي هو الذي كلفه بعمل اللوحات وتضمنها كتاب الإهداء الذي أمر الخديوي Riou)، الذي يدور حول عمله سؤال هل قام بالعمل لصالح بإعداده، ولاحقاً وكل إلى الأمير ولى العهد محمد توفيق باشا الشركة البحرية أم بتكليف من الخديوي، ووفقاً لمحضر مهمة تسليمه أثناء زيارته إلى أورو<mark>با إلى الملوك والأمراء الذين</mark>

الخديوي إسماعيل

إلى مصر، والتسهيلات المقدمة من الشركة»، والذي يتضمن يتضمن الكتاب معلومات عن مشروع <mark>حفر قناة السويس،</mark>



من تاريخ حق الإذن بالحفر.

وشهادات المعاصرين الذين حضروا أشغال القناة، ويستند إلى خطب المسؤولين بالشركة، ومداخلات المقاولين والمهندسين بشأن الاختراعات التي توصلوا إليها. وتصور لوحات ريو أيام الاحتفال الخمسة وعبور القناة من البحر المتوسط إلى البحر الأحمر، أي من بورسعيد إلى السويس، وتوضح كيف ولدت المدن في تلك الصحراء الجرداء، وكيف قامت الورش، كما ترسم صورة عن نشاط السكان، وتبرز سطوره قانون المثابرة لتحقيق الإنجاز.

#### أولاً: كتاب رحلة الملوك

يستعرض الكتاب الأول كيف كان افتتاح قناة السويس للملاحة حدثاً عالمياً، وأراد الخديوي الظهور بمظهر العظمة أمام الملوك والأمراء والسفراء، واستدعى سمو الخديوي ممثلي الصحافة العالمية أيضاً، ورجالات العلوم والفنون والتجارة والصناعة، ليشاهدوا احتفالات افتتاح قناة السويس التي لم يسبق لها نظير في العالم في ذلك الوقت، ونجد من بين المدعوين عدداً من السائحين من ألمانيا وروسيا وإسبانيا، وعلماء وفنانين. تطلبت احتفالات افتتاح قناة السويس استعدادات ضخمة وكرّس الخديوي جهوده لتخليد ذكرى إتمام شق خليج بإيعاز من الخديوي إسماعيل. السويس، وفتح طريق ملاحي جديد يربط بين الشرق والغرب، طلب الخديوي من «دي ليسيبس» أن يأخذ التدابير اللازمة لاستقبال الملوك والأجانب البالغ عددهم 6000 شخصية 600 شخص، وجهرت موائد متجددة: فقد أحضر الخديوي 600 طباخ. و1000 خادم من إيطاليا (تريستا وجنوه وليفورن)؛ ومرسيليا. وبلغت تكاليف الحفلات والولائم مليوناً ونصف المليون جنيه تقريباً (4). كان افتتاح القناة حدثاً كبيراً، حضره عدد من الشخصيات الملكية والشخصيات البارزة من جميع

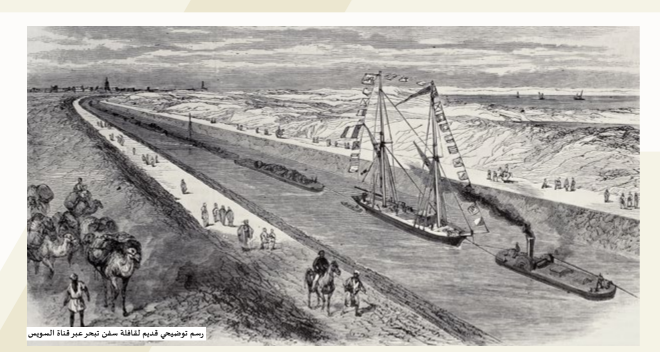




أنحاء العالم. من بين الحاضرين كانت الإمبراطورة أوجيني (زوجة الإمبراطور نابليون الثالث) وعدد من الملوك والأمراء. الرحلة تضمنت سرداً تفصيلياً من الاحتفالات والفعاليات على طول القناة، التي تمتد من البحر إلى البحر. وكان الاحتفال الديني قبل افتتاح القناة للملاحة - الذي بدأه رجال الأزهر بتلاوة القرآن الكريم، تلاه تسبيح رجال الدين الكاثوليكي - يبرز مشهداً من الوفاق والتسامح، وكان تنظيم هذا الاحتفال الديني

#### الدعوات وتنظيم الاحتفال

في أغسطس 1868م سافر الخديوي إسماعيل على ظهر يخته مهمة، وأقيمت العنابر والمهاجع في بضعة أيام لتستوعب «المحروسة» متجها إلى أوروبا لدعوة الضيوف ومعظمهم من ذوي الرؤوس المتوجة وأصحاب النفوذ والسلطان المالي والسياسي، وعبّرت إمبراطورة فرنسا عن رغبتها في أن تتصدر احتفالات فتح القناة. وصدر إعلان رسمى في جرائد العالم نصه: «سوف يتم افتتاح قناة السويس البحرية للملاحة الكبرى في 17 نوفمبر. وسوف يتم بمناسبة الافتتاح إعفاء السفن التجارية والدولية القادمة عند بورسعيد والسويس من الرسوم أيام الاحتفال. ولقى هذا الإعلان صدَّى هائلاً وتدفقت طلبات السفر إلى مصر». ونجد في وثائق قناة السويس قائمة بأسماء من دعاهم «فردينان دى ليسيبس». مذيلة بتوصيات من شخصيات مؤثرة. وكانت الطلبات تصل إلى الشركة قبل الاحتفال بشهور عدة. لكن الخديوي احتفظ لنفسه حصراً بحق اختيار المدعوين. قبل شهر من الافتتاح جاءت بواخر الشركات البحرية مكتظة بالركاب بعضهم دعاهم كرم الخديوي اللا محدود، وآخرون جذبهم تلقائياً أبهة الاحتفال. يمكننا أن ندرك حجم التجهيزات من خلال ما كتبته الإمبراطورة «أوجيني» إلى



زوجها الإمبراطور نابليون الثالث إمبراطور فرنسا معبرة عن دهشتها: «وصلت إلى بور سعيد بسلام، استقبال باهر لم أشهد في البحرية، وعن ملكة إنجلترا السير اليوت سفيرها لدى مثيلاً له قط طوال حياتي». بداية شهر أكتوبر تم الإعلان في مصر عن أن جلالة فرانسوا جوزيف الأول؛ إمبراطور النمسا وملك المجر و«بوهيما» سيحضر الحفل، وهكذا يجتمع ولى وزراء النمسا، ورئيس وزراء المجر. عهد أسرة «هاسبورج» القديمة العظيمة وزوجة إمبراطور فرنسا في ظل ضيافة واحدة في بلاط حفيد محمد على، وما

ثم أمير وأميرة هولندا بوصف بلدهما صاحبة تاريخ عريق الباب العالي، وعن روسيا نيابة عن القيص<mark>ر إسكندر الجنرال</mark> «إنياتيف» سفير روسيا في إسطنبول، فضلًا عن رئيس مجلس

يفرد الكتاب صفحات عدة للحديث عن الشخصي<mark>ات الثلاث</mark> المؤثرة في العمل التنفيذي لمشروع القناة وهم دي ليسيبس. لبث أن انضم للمدعوبين فريدريك جيوم ولي عهد بروسيا، ورويسينار. ولافالي، ويرجع إلى «فردينان دي ليسيبس»



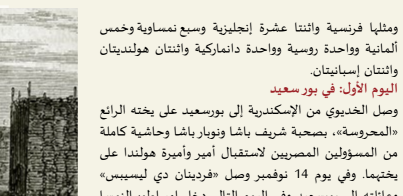
المجد المزدوج في إعداد وتنفيذ هذا الحلم. ويستعرض بالتفصيل أيام الاحتفال في وصف حماسي ومبهر، مع لمسة أدبية وجمل لا تخلو من أسلوب يتكئ على روعة الوصف مع واثنتان إسبانيتان. تمجيد أصحاب الإنجاز.

#### خمسة أيام للاحتفال

حان اليوم الكبير وبدأت الفعاليات بحفلة دينية بعد ظهريوم 16 نوفمبر 1869، وأقيمت ثلاث منصات خشبية كبيرة على شاطئ البحر مكسوة بالحرير والديباج ومزينة بالأعلام ومفروشة بأثمن السجاجيد ونشرت في أرجائها الرياحين والورود وصفت فيها الكراسي، فخصصت منصة الوسط للضيوف وعلى رأسهم مضيفهم خديوي مصر، وخصصت المنصة اليمنى للعلماء المسلمين في مقدمتهم الشيخ السقا والشيخ العمروسي والشيخ المهدي العباسي مفتي الديار المصرية، فيما خصصت المنصة اليسرى لأحبار الدين المسيحي ورجال الإكليروس وعلى رأسهم المنسيور كورسيا أسقف الإسكندرية والمنسيور باور الرسول البابوي. ونصب على الشاطئ الآسيوي خيالة بورسعيد وعلى الشاطئ الأفريقي المظلات البديعة للجماهير المدعوين. ووقفت السفن بالمرفأ على شكل قوس وكان عددهم يفوق الثمانين إلى جانب خمسين سفينة حربية منها ست سفن مصرية إلى الإسماعيلية.

اليوم الأول: في بور سعيد

نوفمبر، دخل أسطول الافتتاح إلى القناة وفي الساعة الثامنة صباحاً أبحر اليخت «إيجل» يخت إمبراطورة فرنسا أوجيني واتجه نحو القناة وافتتح المسيرة. وتلا «إيجل» يخوت إمبراطور النمسا، وأمير بروسيا والملوك الآخرين ولحقت بهم «بيلوزيوم»،



وصل الخديوي من الإسكندرية إلى بورسعيد على يخته الرائع «المحروسة»، بصحبة شريف باشا ونوبار باشا وحاشية كاملة من المسؤولين المصريين لاستقبال أمير وأميرة هولندا على يختهما. وفي يوم 14 نوفمبر وصل «فردينان دي ليسيبس» وعائلته إلى بورسعيد وفي اليوم التالي دخل إمبراطور النمسا على متن بارجة حربية في الميناء وسط هتافات الملاحين وصوت طلقات المدفعية، وفي يوم 15 نوفمبر، دخلت سفن أخرى إلى بورسعيد وتلاحقت بسرعة؛ ومن بينها اليخت «بيلوزيوم» أجمل بواخر الإمبراطورية، وعندما دخل اليخت «إيجل» إلى الحوض الكبير الذي كان مزدحماً إلى درجةِ تعذر معها إتاحة مكان لحشد القادمين الجدد، شاهد الركاب أمام أعينهم منظراً ضخماً وجليلاً لأكثر من ثمانين سفينة بينما ما يقرب من خمسين بارجة حربية قد اصطفت في الميناء ترفرف عليها جميع الأعلام الأوروبية تصاحبها طلقات المدفعية. وأسطول مصري مكوّن من ست سفن سوف تغادر بورسعيد





وبعدها السفن الأخرى وعددها ثلاثون تشكل عشر مجموعات كل مجموعة تتكون من ثلاث سفن.

اليوم الثالث: الإسماعيلية، في يوم 18 نوفمبر صباحاً، تكوّن الأسطول من خمسين سفينة مصرية، وفرنسية، وإنجليزية، ونمساوية، وألمانية، وهولندية، وروسية، وإسبانية، وإيطالية، ونرويجية، وسويدية، كلها مزينة بالأعلام. وتصور بعض لوحات «ربو» أجمل المشاهد التي نالت إعجاب المستشرقين في القرن. اليوم الرابع: من الإسماعيلية إلى السويس، في يوم 19 نوفمبر ترك الأسطول بحيرة التمساح متجهاً عبر القناة إلى البحيرات



المرة، لتقضى السفن الليلة استعداداً لدخول مياه البحر الأحمر في اليوم التالي.

اليوم الخامس: في السويس، في يوم 20 نوفمبر غادر يخت الإمبراطورة بحيرة التمساح، ودخل البحر الأحمر في الساعة الحادية عشرة والنصف صباحاً، وتم العبور من البحر المتوسط إلى البحر الأحمر مباشرة. وأثناء النهار ألقت خمسون سفينة جاءت من أجل الافتتاح مرساها في ميناء السويس وقد ارتفعت فوقها الأعلام.

#### الكتاب الثاني: ماريوس فونتان

أما الكتاب الثاني فهو رحلة رائعة عبر خليج السويس لـ «ماريوس فونتان»، وقد مال مؤلفه إلى التدوين بطريقة منظمة ينتقل فيها بين الفصول المعنونة، بدقة، في رحلة متكاملة الأركان، منحوتة بوصف المشاهدات والانطباعات، بدأها من بورسعيد: البحر نحو بيلوزيوم والميدان المسدود وبحيرة المنزلة وعبور بحر الوحل بلا بلل وأول ضربة فأس والرواد يصارعون الطبيعة، ثم ينتقل في الفصل الثاني إلى تشكيل بور سعيد: الرصيف وبداية الميناء والأحواض والنازحون ثم يعرض وصفأ لحركة الملاحة. وفي الفصل الثالث من بورسعيد إلى القنطرة واصفاً دخول بحيرة المنزلة والصيادين وسكان البحيرة والكراكات ثم يعرج على ماضى القنطرة والآثار الرومانية. ثم ينتقل إلى الفصل التالي من القنطرة إلى الجسر ومن الجسر إلى بحيرة التمساح وهكذا تمضى فصول الكتاب.

أما عن روعة وصفه فيمكننا أن نرى ذلك في مواضع عديدة،

«.. تشق القناة المائية طريقها في مستنقعات خالية من المياه في رحلة عبر بحيرات البلاح حتى الفردان في مسافة تصل إلى

... من قمة الجسر إلى بحيرة التمساح تمتد الهضبة العليا واسعة ومتموجة، وتتجه على طول خمسة كيلو مترات ثم تتوقف فجأة، وتعطي القناة والبحيرة منحدراً صخرياً حقيقياً، تسيطر هذه العزلة، على الخليج: إنها الصحراء دون أفق. أقام الجهد الإنساني واحة وسط هذه الرمال، وفي نهاية الهضبة، أسفل المنحدر الذي يحد البحيرة في الموقع الذي تأتي فيه القناة لتصب مياهها في ميناء الخليج الداخلي الكبير، أقيم مغيم من المخيمات الرئيسية، وأطلق عليه اسم الورشة رقم (6)، إلى حيث أقيمت مدينة صناعية بها ورشة وأحواض



للإصلاح ومستودعات، وكان من السهل على من تقع عليه المسؤولية الضخمة في تنظيم هذه الورشة والإشراف عليها أن يقيم له فيها مسكناً.

هذه دعوة مفتوحة للقارئ لمطالعة هذه الرحلة الممتعة، والأهم هو اللوحات المصاحبة للرحلة والتي تنقلك إلى لحظات من الأبهة والفخامة في صحبة ملوك وملكات أوروبا على أرض مصر بريشة «ريو» العظيم •

باحث في أدب الرحلة

#### لهوامش:

(1) محمد سعيد باشا، والي مصر من سلالة الأسرة العلوية، تولى الحكم من 24 يوليو 1854 إلى 18 يناير 1863 تحت حكم الدولة العثمانية. كان الابن الرابع لمحمد علي. تلقى تعليمه في باريس وكان ذا نزعة غربية.

(2) تجدر الإشارة إلى أن مظاهر البذخ تزامنت مع الديون التي هي الجانب المظلم في تاريخ الخديوي إسماعيل، حيث يرى بعضهم أنها السبب الذي أدى إلى انهيار بناء الاستقلال، وتدخل الدول الأجنبية في الشأن المالي المصري.

(3) الخديوي إسماعيل خامس حكام مصر من الأسرة العلوية وذلك من 18 يناير 1863 إلى أن تم خلعه عن العرش السلطان العثماني تحت ضغط كل من إنجلترا وفرنسا في 26 يونيو 1879. في فترة حكمه عمل على تطوير الملامح العمرانية والإدارية في مصر بشكل كبير ليستحق لقب المؤسس الثاني لمصر الحديثة بعد إنجازات جده محمد على باشا الكبير.

 (4) مترجم ومؤرخ مصري من مواليد الإسكندرية، حاصل على درجة الدكتوراه في الآداب من جامعة السوربون.

#### المراجع:

- كتاب افتتاح قناة السويس (رحلة الملوك) جيستاف نيقولاس، وماريوس فونتان، ترجمة عباس أبو غزالة، المركز القومي للترجمة، مصر 2010، ط 1.
- قناة السويس في الوجدان المصري، إيمان عامر، المجلس الأعلى للثقافة، مصر 2009، ط 1.
  - تاريخ مصر الحديث، 1911م جُرجي زيدان، طبعة الهلال نسخة إلكترونية.

## «**ألف ليلة وليلة**» والتأثير الثقاف*ي* العالم*ي*

تعد حكايات «ألف ليلة وليلة» إحدى الإشكاليات الرئيسية

في ميراث الثقافة العربية، بدءاً من عدم القدرة على معرفة

مؤلفها، نهايةً بامتداد الزمن الطويل للحكايات الذي يجمع

عصوراً عدة عربية مروية بداخلها، فلا نعرف إن كانت قد

كتبت طوال هذه الفترة مع الإضافة والحذف من قِبل بعض

المؤلفين الإضافيين، أم إنها كتبت في الزمن المتأخر واشتملت

على كل ذلك فيها، فضلاً عن عجائبيتها الغريبة، وما تتضمنه

من حِكم وأمثال وأشعار ومواقف وطرائف. هذه الإشكاليات

عندما تم انتقالها إلى الثقافات الأخرى منذ ترجمتها على يد

(أنطوان جالان) سنة 1704م، ثم تتابعت ترجمتها لمختلف

لغات العالم لاقت صدى كبيراً ومؤسسياً، حتى إن بعض

الغربيين أنفسهم يُرجعون لها فضل تكوّن السردية الغربية،

وفضل الواقعية السحرية وغيرها من التأثيرات. ومنذ أن تمت

ترجمة «ألف ليلة وليلة» إلى الفرنسية عبر ترجمة حرة قدمها

(أنطوان جالان) من عام 1704م حتى عام 1717م، ومن ثم

تُرجمت إلى اللغات الأوروبية ترجمات عديدة، فبعدما أثارت

حكايات ألف ليلة وليلة فضول أدباء وكتّاب كثر وعلى رأسهم

المستشرقون، الذين وجدوا في عالم هذه القصص صورة

ملائمة للشرق بخليط ثقافاته الكثيرة التي نتجت عن تمدد

الفتح الإسلامي شرقاً نحو بلاد فارس والهند، وغرباً في كل

اتجاه. ويمكن القول إنه منذ هذه اللحظة بدأ تناقل الفكر

العربي إلى قلب الثقافة الغربية على نحو موغل وعميق، إن

«ألف ليلة وليلة» ليست مجرد حكايات فقط، أو لم يتم النظر

إليها على أنها حكايات من وحى التأليف البعيد عن الواقع، بل

إن ترجمتها وتأثيرها هي ثمرة تأثير بدأ وتعمق مع القرن التاسع

عشر الميلادي. هناك رأي يرى أن «ألف ليلة وليلة» ظلت في

إطار شفاهي لفترة طويلة قبل طور التدوين، تعتمد على التواتر

النقلي في الثقافة العربية، وربما يؤيد هذا الرأي تأخر التدوين

بعامة في الثقافة العربية، واعتمادية الذاكرة العربية، لكن

هذا الأمر كان من نصيب رواة يروون هذه النصوص. والرواة

بطبيعتهم، خاصةً في النصوص الأدبية، يغيرون ويبدلون

حرفو

وينقلون ويحرفون عن النص الأصلى في بعض الأحيان، وفيما يراه (مهدي محسن): «تؤكد بعض الدراسات أنه على الرغم من أن عنوان المخطوط الأصلى هو «ألف ليلة وليلة»؛ فإنه كان يضم ثلاثمئة ليلة فقط. لذلك ظن النساخ في مصر والشام أن المخطوط ناقص، فراحوا يجمعون القصص والسير من مصادر أخرى ويقسمونها إلى ليالٍ، وذلك كي تضمن نسخهم عددَ ليال مطابقاً لما جاء به العنون. ثم يأتي دور السياح الأجانب الذين زاروا القاهرة في القرن الثامن عشر الميلادي؛ في جمع وتحرير ذلك الكتاب؛ إذ تعرفوا على الكتاب مترجماً عن نسخ خطيةٍ ظنوا هم أيضاً أنها ناقصة فجاؤوا يبحثون عن نسخة كَاملة، فما كان منهم إلا أن باشروا بتجميع ما وجدوا من نسخ في دور الكتب وابتاعوها فألفوا متناً جديداً قُسّم إلى ألف ليلة وليلة ووضعت في آخره الخاتمة المعروفة»<sup>(1)</sup>. إن هذه الطبيعة الأولى التي انطلقت منها «ألف ليلة وليلة» تفتح الباب أمام احتمالية الحذف والإضافة وإعادة التأليف، إن تلك طبيعة خاصة بهذا النص، وهي طبيعة تغري من لديه الملكة بأن يعيد نسجها، ولعلنا لا نستطيع حصر من حاول في عصرنا الحديث محاكاتها ومحاكاة قصصها، بيد أنها منذ البداية كانت ولادتها إشكالية، وإن كان هناك دراسات غربية تشير إلى أنها ترجمة عن كتاب فارسى بعنوان: «هزار أفسانة» ترجم إلى العربية بعنوان «ألف خرافة» •

حمزة قناوئ

شاعر وناقد مصرى

#### الهوامش:

... محسن مهدي: كتاب ألف ليلة وليلة من أصوله العربية الأولى، ج1، دار المدى للطباعة والنشر والتوزيع، ، 2023م، ص18 - 20.

رِّيْنِ / العدد **299** سبتمبر **2024** 87

## ذكريات زمن البدايات:

## مشاهد من الإعلام البترولمي



على الرغم من أن برنامج «الذهب الأسود» الذي بدأت بتقديمه في الإذاعة والتلفزيون منذ عام 1971 كان يحمل اسم وزارة البترول، حيث كان هناك «كابشن»؛ أي كتابة على لوحة، يقول: «إعداد إدارة العلاقات العامة في وزارة البترول والثروة المعدنية»، لكن الحقيقة التي كانت لا تخفى على أحد أن الإعداد كان ضمن المهام الرئيسية التي قمت بها في ذلك الذمن.

وبما أنني اتجهت إلى التخصص، وبما أن الإعلام الحديث لم يعد يقبل بالإعلامي العام؛ بمعنى الإعلامي الذي يقدم أيَّ نوع من البرامج تطلب منه، فقد وجدتُ أنه من الأجدى الانتقال إلى وزارة البترول لأتولى مهمة مسؤول العلاقات العامة والإعلام البترولي، وبالتالي أركز على موضوع البرنامج، ولا أنشغل بغيره. لم يكن الانتقال سهلاً، ولا كان من الممكن للشيخ أحمد بن حامد - الذي ربطتني به علاقات ودية حميمة، وأصبحتُ بالنسبة له أحد أعمدة الإعلام في ذلك الزمن - أن يتخلى بسهولة عني مهما كان السبب أو العذر أو المبرر.

كان قرار الانتقال بالنسبة لي نهائياً، وساعدتني الظروف على تحقيق ذلك القرار؛ فأولاً: وصل صديقي وزميل العمل الأخ سعيد الغيث إلى منصب وزير الدولة للإعلام، أي إنه ينوب في الموافقة على قرار النقل عن الشيخ أحمد بن حامد الذي كان في إجازة خارج البلاد. وثانياً: شغرت وظيفة اقتصادي في وزارة البترول، وصار بالإمكان الانتقال إليها. ولقد تفهّم الأخ سعيد الغيث، والأخ عبد الرحمن الرستماني الذي كان مديراً لشؤون الموظفين الاتحادية أهمية القرار بالنسبة لي فوافقا عليه، وتمكّنت بالفعل من الالتحاق بوزارة البترول والثروة المعدنية قبل صيف عام 1975. كانت وزارة البترول والثروة المعدنية إحدى الوزارات الموجودة في مجمع الوزارات القريب

من فندق «إنتركونتننتال»، وكانت تلك الوزارات عبارة عن فلل صغيرة جدران أسوارها متلاصقة. أذكر من هذه الوزارات: وزارة الاقتصاد، ووزارة التخطيط، ووزارة العمل والشؤون الاجتماعية. وبسبب كثرة المراجعين لوزارة العمل والشؤون الاجتماعية، فقد كان موقف السيارات يمتلئ دائماً بسيارات أولئك المراجعين، وكانت الحركة مستمرة حتى نهاية الدوام

إنشاء قسم للإعلام البترولي في الوزارة كان مهمة صعبة؛ إذ لم تكن في المبنى مساحة ولا غرف كافية؛ ففي غرفة واحدة كان يتجمع عدد من الموظفين، ولم يكن بالإمكان لإدارة الإعلام التي خططت برامجها ونشاطاتها أن تنطلق من مكتب عادي. وقد وجدت الحل المناسب عندما طلبت من معالي الدكتور مانع سعيد العتيبة أن أحول جراج سيارته المنفصل عن مبنى الوزارة الرئيسي إلى مكتب، ومكتبة، ومكتب للسكرتيرة. وافق معاليه، وخلال أسبوع كان هناك مبنى منفصل عن الوزارة، يحمل لافتة مكتوب عليها «إدارة الإعلام البترولي».

وهكذا، بدأت مسيرة الإعلام البترولي، وعدت من جديد إلى الإذاعة والتلفزيون من خلال برنامج «الذهب الأسود» الذي لم أتوقف عن إعداده وتقديمه منذ بدأ عام 1971 حتى توقف في عام 1991. الوزارات جميعها في ذلك المجمع كانت أبوابها تفتح على ساحة خالية في الوسط، وكان البحر قريباً من مقر الوزارة غرباً، وكثيراً ما كنت أخرج من باب الوزارة لأمشي على رمال شاطئ قصير، وأتنفس هواء البحر، وأتابع القوارب التي تجول في المنطقة. وبالقرب من الوزارة كانت هناك إدارة للقوات المسلحة تابعة للمغفور له الشيخ خليفة بن زايد آل نهيان، الذي كان يشغل حينها منصب ولي عهد أبوظبي، القائد العام للقوات المسلحة، تفتح أبوابها باتجاه فندق «إنتركونتنتال»، للقوات المسلحة، تفتح أبوابها باتجاه فندق «إنتركونتنتال»، وكنت باستمرار أزورها للالتقاء بالأخ حمدي تمام المسؤول الإعلامي فيها. الأخ حمدي تمام من أسرة الإعلام، بدأ معنا صحفياً في جريدة «الاتحاد»، ثم تخصص فيما بعد، وانتقل



إلى الدفاع. كنت سعيداً جداً بالاستقلالية التي حصلت عليها بتحويل جراج سيارة الدكتور مانع سعيد العتيبة إلى مكتب لي، ومكتب للسكرتيرة، ومكتبة للأفلام والوثائق والكتب والصحف والمجلات والصور الفوتوغرافية. وخلال السنة الأولى تحول ذلك المكتب إلى خلية عمل، يلتقي فيها الإعلاميون، وتُعد فيها البرامج والتحقيقات الصحفية، ويُستقبل فيها مراسلو وكالات الأنباء والصحف العالمية. لم تكن الوزارات والدوائر الحكومية في السبعينيات من القرن الماضي كبيرة في مساحتها، وما كان عدد المكاتب فيها كبيراً، ولكن دعوني أقرر حقيقة يجب أن يفتخر بها الجيل الذي أمثله، كان الإنتاج ضخماً، وكان العاملون جميعهم في هذه الوزارات والدوائر الحكومية يعملون بحماسة قوية، وكأنهم في سباق مع الزمن وفي معركة حقيقية. كنا جميعاً نرى القائد المغفور له الشيخ زايد بن سلطان آل نهيان - طيب الله ثراه - وهو يصحو من أذان الفجر، ليبدأ نشاطه وجولاته، ويعطى تعليماته، ويوجه المسؤولين إلى جميع ما من شأنه بناء دولة قوية. كان يزور المدارس والوزارات ويلتقى بالعاملين فيهما، حضر أكثر من مرة إلى وزارة البترول

والثروة المعدنية، وكان لي شرف الترحيب به، وإلقاء أكثر من قصيدة في حضوره. كذلك كان ولي عهده المغفور له الشيخ خليفة بن زايد آل نهيان - رحمه الله - لا يترك مناسبة ولا يفوّت فرصة للعمل على تحقيق برنامج واضح المعالم مدروس بعناية ودقة. أما الوزراء، فكانوا حقيقة أول من يحضرون وآخر من يخرجون، وأسجل هنا للتاريخ، لم أقصد في يوم من الأيام أيَّ وزير أو مسؤول لأجده غائباً أو متأخراً عن الحضور. كان مفهوم العمل أنه تكليف وليس تشريفاً، أما اجتماعات مجلس الوزراء فكان يتم الإعداد لها بصورة مكثفة.

نحن في وزارة البترول، على سبيل المثال، كنا جميعنا نساعد مكتب الوزير على إعداد التقارير، وجمع المعلومات التي يحتاج إليها الوزير في اجتماع مجلس الوزراء، الذي كان أشبه بمجلس محاسبة، يقدم فيه كل وزير كشف حساب عن النشاط الذي قامت به وزارته. وبهذه الروح بُنيت دولة الإمارات العربية المتحدة، وبهذا الجهد الصادق تمكّنت من الوصول إلى هذا المستوى العظيم الذي وصلت إليه •

إعلامي وشاعر

89 و كوريات زمن البحايات: مشاهد من الإعلام البترولي 85 فكريات زمن البحايات: مشاهد من الإعلام البترولي

# البحر وشعراء الإمارات

#### 💨 قتيبة أحمد المقطرن

#### قصة الإنسان مع البحر

يرى بعض الدارسين أن قصة الإنسان مع البحر قديمة قِدم البشرية؛ حيث بدأت بجذع، وعندما ابتلعته الأمواج راح الإنسان إلى الشاطئ يتأمل هذا المارد المجهول، وهو يغضب تارة ويهدأ تارة، ثم يسكن حيناً ويزمجر حيناً، وعندما حار في فهمه وازدادت مخاوفه، حاول أن يتقرب إليه بالعبادة وتقديم القرابين، وبدأت رحلته سعياً لاكتشاف أسراره<sup>(1)</sup>. وأما الإنسان العربي قبل الإسلام فقد كان يعزف عن ركوب البحر، وإذا اضطر إلى ركوبه فكان يركب المركب كما يركب جَمَلاً، إما للهجرة وإما للتجارة وإما للإغارة، وله عذره البيئي والحضاري، فهو ابن الصحراء أصلاً، وأجداده ليسوا أهل بحر، ولا يكاد يعرف عنه سوى زرقته. وسبب امتناع العرب قديماً عن ركوب البحر، أن العرب - لبداوتهم - لم يكونوا في أول الأمر مَهَرةً في ثقافته وركوبه، فلما استقر ملكهم وسلطانهم تكررت ممارستهم بالبحر وثقافته، فأنشؤوا فيه السفن وشحنوا الأساطيل بالرجال والسلاح<sup>(2)</sup>.





#### الإنسان الخليبي وعلاقته بالبحر

إن علاقة أبناء الإمارات وأبناء الخليج بشكل عام بالبحر قديمة قِدَم التاريخ ذاته، وقد عكست هذه العلاقة الكثير من قصص الكفاح والصمود، وتعددت على صفحة هذا البحر حكايات الإنسان الخليجي، الذي لم تستطع الصحراء الموحشة أن تحاصره، ولم توقفه أمواج البحر ومخاطره عن امتطاء لجاجه والغوص في أعماقه بآلات وأجهزة بدائية؛ بحثاً عن الحياة ولقمة العيش. ويأتى ارتباط الإنسان الخليجي بالبحر؛ حيث تكمن فيه موارد رزقه، فمنذ القديم والإنسان في الخليج يعيش صراعاً غير متكافئ مع البحر من أجل بضع لآلئ يغوص إلى الأعماق ليفوز بها ويبيعها ويعيش بها عامَه كلَّه، أو من أجل بضع أسماك يصطادها ليقتات عليها هو وعياله أو يبيعها بدريهمات قليلة، إنه الصراع من أجل البقاء<sup>(3)</sup>، هذا هو جوهر العلاقة بين الإنسان الخليجي والبحر، فالبحر ليس عنواناً عابراً في حياة أبناء الخليج، إنه كيان ورصيد متراكم وبنيان متشعّب من العلاقات التي يحكمها التحدي والصراع.

#### ثقافة البحر

إن علاقة أبناء الخليج بالبحر وامتهان صيد السمك، والغوص على اللؤلؤ لم تكن مصدراً للرزق فحسب، ولم تكن لإثبات الشجاعة والرجولة فقط، وإنما كانت الرغبة الملحّة في معرفة

حدود هذا البحر ونهاياته وما يخبئه ذلك الأفق البعيد. والبحر لم يكن مجرد مسرح يتعلم فيه أبناء الخليج الصبر والشجاعة والبطولة، بل كان مدرسة كبيرة في الحياة، تعلّم أبناؤه فوق أمواجه ثقافات الآخرين وعاداتهم، علّمهم الخبرة والمعرفة وكان له الدور الكبير في نقلهم من عوالم ضيقة إلى عوالم واسعة مفتوحة.

إن البحر باتساعه متنفس للشعراء، وشاطئه أمان واستقرار، وشكوى الشعراء إليه تخفف من وطأة آلامهم وعذاباتهم،





وهذا يذكّرنا بشعراء الطبيعة الرومانسيين الأوروبيين - ومعه بَيْدُ أَنِّي أُحِسُّ فيكَ شفاءً الصحراء عند الوجدانيين العرب - رمز للأسرار والامتداد والأبد، تتداولهما أحوال من الثورة والهدوء، ومن الكدرة والصفاء ما لنتَ مَهْـــدُ الميـلادِ والمـوتِ يــا بحــرُ يمثّل أحوال الناس وتقلّب الوجدان، وفي رحابهما من الجمال والاعتزال ما ينتزع الشاعر من معترك الحياة والناس إلى مجالَى فأنـــا فيـــكَ أطــرحُ الآنَ آلا.... التأمل والاستشراف والذكريات (4). ويشكّل البحر عادة للشعراء فسحة من الراحة والهدوء، وملجأ ومهرباً من الهموم، ووسط الألم يبحث الشاعر عن مواطن الأمان التي يمكن أن تقوده إلى الخلاص، وتتكون لدى الشاعر رؤية مفادها، الإيمان بوجوب القضاء على مسببات الألم والوصول إلى غد أفضل، ويصبح البحر في هذه الحالة وسيلة إنقاذ بعد أن كان منفذ هروب، ها وصخوره، وأمواج البحر وزبده، فمنذ أن فتح ابن الإمارات هو الشاعر محمود طه يجعل من البحر وشكواه إليه شفاء من آلام علاقته بالواقع:

> لِــى وراءِ الأمواج يا بحــرُ قلـبُ نَازِحُ الدَّارِ مَا لهُ من مَاأَب



مِن سِقامی ورحمــةً مـن عذابــی ومَثـــوى الهمـــوم والأوصـاب .... مي وعِبْءَ الحياةِ والأحقابِ(5)

#### أبناء الإمارات والبحر

إن علاقة أبناء الإمارات بالبحر يحكمها رباط وثيق، علاقة متجذرة متأصلة منذ الأزل، علاقة تشهد عليها رمال الشاطئ عينيه على الحياة وجد البحر صديقاً ورفيقاً، فشقّ غماره وغزاه صياداً وربّاناً وفاتحاً ومغامراً يبحر مع أمواجه إلى عوالم بعيدة وبقاع مجهولة. ولا شك أن تأثير البحر ظهر جليّاً في شعر شعراء الإمارات، وتمحورت فيه معانى الولاء والانتماء وقيم الوفاء لهذا

الصديق، إنه مصدر الرزق والحياة، وهو مصدر الموت والخوف في الوقت ذاته، تعلقت أفئدتهم به خوفاً وطمعاً.

البحر هو البيئة الثانية التي عرفها أبناء الإمارات بعد الصحراء، وارتبطت نفوسهم به ارتباطاً قويّاً، وتأصّلت العلاقة بينه وبينهم حتى غدا شيئاً كبيراً في وجدانهم وكثرت مغامراتهم ورحلاتهم معه. وبالتالي بات لوحة رمزية تعكس منزلة الإنسان الوجودية؛ لأنه منبع الخيرات والثروة، وهو الفضاء الرومانسي للمحبين، والعالم الزاخر بالأحاسيس الإنسانية المتناقضة، إنها العلاقة الجدلية المتوترة بين الإنسان والبحر؛ ولهذا احتل البحر حيّزاً واسعاً في مخيلة وإبداعات شعراء الإمارات فراحوا يتبارون في وصف زرقة مياهه وصفائها، وعلوّ أمواجه وزبده، ومجاهله ومخاوفه، ورحلاته المحفوفة بالمخاطر، والمرآة العاكسة لهموم النفس، وإنما يأتي الاهتمام به في أشعارهم لهيمنته الكبيرة على حياتهم ومجرياتها ومعطياتها، فقد شكّل شريان الحياة وعَصَبَها في مرحلة ما قبل ظهور الذهب الأسود في أرض



الإمارات. كان البحر قديماً من أهم مصادر الرزق للمقيمين

على شواطئه، فغاصوا إلى أعماقه بحثاً عن اللؤلؤ، ونصبوا

شباكهم في عبابه لصيد ما يخبئ في أعماقه من الأسماك،

وتنقّلوا بسفنهم وقواربهم فوق مياهه للتجارة. وعلى الرغم من

عطائه الوفير فإنه كان مصدر خوف وهلع للصيادين عندما

كان الصياد في الإمارات ينظر إلى البحر كصديق لا يمكن

التخلى عنه وخيانته مهما كانت ظروف الحياة قاسية وصعبة.

ويوصَف البحر بغدره وقساوته، وله سلطة قسرية يتحدى بها

كل الصيادين، فهو المنتصر دائماً على الصيادين وأدواتهم

المتواضعة. فماذا تفعل قواربهم المهترئة البسيطة أمام ثورانه

وهيجانه؟! وبرغم كل هذا فإن حاجة الإنسان إلى خيراته ماسّة

وأساسية، حتى لوكان سبباً في شقائه وفقدان أعز الناس على

قلبه، فكم سمعنا من القصص المبكية الحزينة عما فعله

البحر بالصيادين ومراكبهم، فكم طوى في أعماقه من النفوس

يعلن غضبه وتعلو أمواجه وتهدر وتزمجر عواصفه العاتية.



وَّأُنِّ / العدد 299 سبتمبر 2024 92 البحر وشعراء الإمارات



بكل ما فيها، والأبناء في مجتمع الصيادين لا يجدون مفرّاً من مواصلة مشوار آبائهم في مهنة الصيد التي عاشوا عليها وأكلوا لقمتهم المغمسة بالدم والعذاب.

إن البحر عند شعراء الخليج يعنى الخليج نفسه، بكل معالمه وتتحدث بصيغة المتكلم: الجغرافية والطبيعية والرمزية، ولا يمكننا أن نتحدث عن الخليج دون الحديث عن البحر، بكل أبعاده وصوره، فلا خليج من دون بحر، فالبحر رمز للخليج ببره وبحره، وعندما يأتي الشاعر على ذكر الخليج فإن البحر يتسيّد الموقف، ويتجلى البحر بأمواجه وشواطئه وأسراره وأصدافه ولآلئه وقصص الغوص ورحلاته، وفي هذا يقول الشاعر جابر أحمد المنصوري قديــمٌ يــا خليـــجُ بشاطئيكـــا

> فكم قَرْن جرى عَجلًا عَليكَا وكَــمْ حَــدَثٍ طويــتَ بــلا ضجيـــج لَفَظْتَ غُثَاءَه من ضِفَّتَيكَا وأخفيت الجواهر في سحيق تضِمُّ كُنوزَهِا كلتا يَديْكَانَ

> > البحر والوجه الشاعري

وللبحر جانب شاعريّ أيضاً، فقد كان رفيق أبناء الإمارات المؤنس ومُجلى همومهم وملاذهم في الملمات والشدائد، يجدون على شواطئه راحة البال والطمأنينة، فقد كتب ذكرياتهم وقصص عشقهم كما الصحراء من قبل، فعلى رمال شواطئه لعبوا وأمام مياهه الزرقاء كتبوا الشعر والتقوا بالحبيب. إن البحر يعيش في أعماقهم ويتجذّر في كيانهم لا

وتشكيل حياتهم، حاضر معهم يعيش في أفئدتهم، إنه عالم كبير ليس له حدود، ها هي ميسون القاسمي تتحدث عن

> البحرُ لوَّننا بألوان الصَّدف انتشر حولنا كالنسيم وقَلّدنا الممالك البحر يغمرنا لا جدار بينه وبينَ الطيور ولا سحابَ بينه وبين الزوارق ها هو ذا پجری

البريئة! وكم سمعنا عن كوارث بحرية أطاحت سفناً وبواخر يستطيعون عنه محيداً، فأثره كبير في نفوسهم وتفكيرهم فعله في كيان أبناء الإمارات ووجودهم وما قدمه ويقدمه لهم،



الحوارية بين الشاعر والبحر يعلو حديث الهوى والعشق، ويُسقط الشاعر همومه على البحر وكأنه رَجْعٌ لأشواقه وما يعتمل في صدره من هموم، البحر إنسان يشعر ويعشق ويشكو. إن العتيبة ينظر إلى البحر من الجانب الشاعري، فعهدنا بالبحر ذلك الغدار الذي يقتنص الأحبة ويقهر راكبيه.

نَحْ وي وتُفتَ حُ أَذْرُعُ هذا هو البحر الذي كان حاضراً بقوة في حياة أبناء الإمارات وشعرائها في فترة ما قبل النفط واستمر كذلك بعد ظهور النفط، ولكن بمعطيات جديدة. لقد تجذّر البحر في عقول أبناء الإمارات وشعرائها كتجذّره في حياتهم فراحوا يتغنون بهدوئه وهيجانه، بمدّه وجَزْره، بسطحه وأعماقه، ويتقاسمون معه ویشارکونه سعادتهم وأفراحهم وهمومهم وأحزانهم

أكاديمي سوري

ها هي ذي السماءُ البحـــرُ يســـوّرني بالأرض يلوننـــى ويغمرنـــى<sup>(7)</sup> الشاعرة تنظر إلى البحر من خلال اتساعه وسلطته المطلقة، فلا حدود له ولا قرار، إنها تراه يحيط بها من كل جانب ولا تستطيع فكاكاً من أسره، حتى الطيور تعانقه والزوارق ترتاده، البحريسيطر على الشاعرة ويعيش في كيانها ويحيط بها من كل جانب ويثبتها بالأرض التي تقف عليها، نلحظ تركيز الشاعرة

والبحر عند مانع سعيد العتيبة عاشق مثله، فعلى شواطئ غنتوت التي لها في قلب الشاعر مكانة ومحبة يحاوره ويتبادلان

إيقاعٌ وَشَدِعُ مُبِدِعُ

هَمِّــــــى وصَفـــوي يَرجِــــ

حُبُّ ــــــه لا نُقطَــــــ

إن للبحر في غنتوت مساحة كبيرة في قلب الشاعر، غنتوت

التي تغنَّى بجمال طبيعتها وسحر شطآنها ورمالها، وفي هذه

غَنَّ ع فقلب ع يَخش عُ (8)

على إظهار سلطة البحر واتساعه وهيمنته.

معاً حديث العشق والهوى، وبلقائه تنجلي الهموم:

لِلبح في غُنت وتَ

أصغى إليكة فينجلي

وأراهُ نُقِــــــل ضاحكًـــــــــــــا

بينــــى وبيــــن البحــــر وُدٌّ

هو شاعر مثلك فيان

- (1) العرب والبحر، حامد سليمان: ، مجلة الكويت، العدد 22، 1983، ص 37.
  - (2) المرجع السابق نفسه: ص 37 38.
- (3) تاريخ صيد اللؤلؤ وتجارته، عائشة عتيق أحمد يوسف: جائزة العويس، الدورة الرابعة 1993، ط 1، دبي 1996، ج 1، ص 189.
- (4) الاتجاه الوجداني في الشعر العربي المعاصر، عبد القادر القط: د. ط، مكتبة الشباب، القاهرة 1978، ص 164.
- (5) لملاح التائه، على محمود طه: المجموعة الكاملة، دار العودة، بيروت 1982،
- (6) ديوان شاهد ومشهود، جابر أحمد المنصوري: القصيدة (36)، سلسلة شاهد، ط 1، المجموعة الأولى، مطبعة دار الفكر الجديدة، أبوظبي 1991، ص 52.
- (7) ديوان الربهقان، ميسون القاسمى: قصيدة (وجه يعدني بالمجيء)، ص 91.
- (8) ديوان بشاير، مانع سعيد العتيبة: قصيدة (حوار مع البحر)، ط 1، أبوظبي 1995، ص 30.



## ضعف الأندلس وانعكاسه علاء الفنون

بدأ الضعف يدبُ في أنحاء الأندلس بسيطرة أمراء ضعفاء تصارعوا فيما بينهم على الحكم، وهذا ساعد على ظهور متشددين يحاربون الفنون بشكل عام ورواد الموسيقي على وجه خاص. وهذا أدى إلى تراجع الثقافة والفنون. وأصبحت الأندلس تُحكم من قِبل مجموعة من الأمراء عُرفوا باسم «ملوك الطوائف». وأشهر هؤلاء الملوك أمراء بني عبّاد على إشبيلية ما بين الأعوام من 1023 - 1091م، وأمراء بني جهور في قرطبة ما بين الأعوام 1031 - 1068م، وأمراء بني ذي النُّون في طليطلة ما بين الأعوام 1053 - 1085م، والعامريون في بلنسية في الأعوام من 1021 - 1085م، والتجيبيون في سَرِقسْطَة 1019م، وأمراء بني هود مابين عامي 1039 - 1041م، وأمراء بني حمّود في الأعوام من 1016 - 1057م، وفي مالقَةِ أمراء الزيدية 1012 - 1090م في غرناطة. فكان التاريخ يعيد نفسه في الأندلس امتداداً لما حدث للخلافة الإسلامية في بغداد، وتحالف الأمراء بعضهم ضد بعض وانهار الاستقرار السياسي بسقوط





نورة صابر المزروعي أكاديمية من الإمارات

آخر مملكة في الأندلس غرناطة 1492م. ففي عهد الخليفة هشام الثاني ما بين الأعوام 976 - 1009م خرج المتشددون ينتقدون بشدة العلوم اليونانية التي انتهت بمصادرة الكتب في علم الطبيعيات وعلم الفلك والموسيقا، وهذا أدى إلى هجرة المفكرين والباحثين المهتمين بهذه العلوم. ووجد المترصدون من الممالك المسيحية في الشمال فرصة عظيمة للتدخل، وبدأ التهديد الوجودي لكل الأمراء يظهر بسقوط طليطلة في

طلب الأمراء الأندلسيون العون والمدد من المرابطين شمال أفريقيا في حروبهم مع الممالك القشتالية فتدخل المغاربة ودحروا الجيوش الإسبانية في معركة «الزلاقة» وبعد هذا النصر استولى المغاربة «المرابطون» على الحكم وأصبحت أجزاء من الأندلس تابعة إلى مراكش. وكان المرابطون ضد الفنون فقاموا بتحريم الموسيقا بحجة أنها تشغل وتلهى عن مصالح الدولة. وشمل التحريم كتاب «إحياء علوم الدين» للإمام الغزالي الذي يبيح الاستماع إلى الموسيقا. وفي القرن الحادي عشر اكتسح المتعصبون الحياة الاجتماعية، أما في القرن الثاني عشر فقد ظهر الصوفي أبو بكر بن العربي 1151م قاضى إشبيلية الذي دافع عن الموسيقا في وجه المتشددين في كتابه «السماع وأحكامه».

بزغ عهد جديد في الأندلس عُرف باسم «الموحدين» عام 1130م دخلوا في حروب مستمرة مع المرابطين المغاربة في مراكش والأندلس 1144 - 1145م. وانتصروا عليهم وحكموا

الأندلس قرابة قرن من الزمان. الموحدون في بداية عهدهم لم يولوا اهتماماً للجانبين الفني والثقافي، ثم جاء حُكام من السلالة نفسها يحترمون الفن ويقدمون الرعاية والحماية للعلماء والموسيقيين وتألقت أسماء أسهمت في بناء الحضارة الإسلامية ومنهم الفلاسفة: ابن رشد، وابن طفيل، وموسى بن ميمون، وابن سبعين. ولكن هؤلاء الفلاسفة تعرضوا لكثير من الانتقاد بسبب كتاباتهم ولاسيما عندما استولى البربر على قرطبة في عام 1148م، وأظهروا التشدد فقاموا بهدم الكنائس المسيحية والمعابد اليهودية، وخيّروا المقيمين من المسيحيين واليهود بين الإسلام أو النفي، فهاجر كثير من المفكرين، ورحل الحكم الباهلي إلى العراق وأصبح طبيباً في المستشفى العسكري للسلطان محمود السلجوقي في بغداد، ثم رحل إلى دمشق وعمل في خدمة نور الدين زنكي، ثم عظمت مكانته لاشتهاره بعلم الطب والرياضة والأدب والموسيقا وكان عازفاً على آلة العود. واختار اليهودي موسى بن ميمون الرحيل في عام 1159م هو وزوجته وأبناؤه إلى مصر واستقروا فيها. كانت مصر مزدهرة بالفنون والعلم في ظل حكم الأيوبيين خاصة في عهد صلاح الدين الأيوبي (1171 - 1193) الذي عُرف بالتسامح الديني والثقافي ونتيجة للاستقرار السياسي لاقي ابن ميمون الدعم والترحاب من سلطانها وأكرم المهاجرين من الموسقيين أمثال الحكم الباهلي، وأبي نصر بن المطران، وأبي زكريا البياسي. وأصبح ابن ميمون مقرباً من السلاطين، وكان يعد من أعظم أطباء اليهود في مصر، فاختير طبيباً خاصاً لنور الدين بن صلاح الدين الأيوبي، ثم بعد ذلك عينه صلاح الدين

والإسلاميين أمثال: أبقراط، وجالينوس، وديسقوريدس، وأبو بكر الرازي، وابن رشد. أما الفيلسوف ابن رشد، الذي استطاع أن يؤسس فكراً فلسفياً مبنياً على العقيدة الإسلامية، فقد تمكّن من الفكر اليوناني ووظفه لخدمة الفكر الإسلامي القائم على النقد والتمحيص لا مجرد المتابعة لآراء الآخرين، فقد تطاول كثير من المتشددين عليه واتهموه بالكفر أمام الخليفة، واستطاعوا أن يشنوا حملة

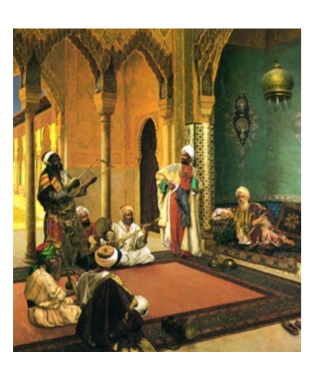
الأيوبي رئيساً للطائفة اليهودية لحماية يهود مصر. مكث موسى

بن ميمون في مصر حتى وفاته، وعكف على دراسة مؤلفات

ابن رشد طوال 13 سنة، ثم استأنف الكتابة والتأليف وألف

«دلالة الحائرين»، وهو من أهم كُتبه. ومن أشهر مؤلفاته أيضاً؛

كتب في الطب والفلسفة، دوّن فيها آراء الفلاسفة الغربيين



عدائية عليه في قصر الخليفة، غيرةً منه على مكانته السابقة بوصفه قاضى القضاة ومقرباً من الخليفة السابق. واجتمع فئة من داخل القصر بالطعن في شروحات ابن رشد وتحريف كتاباته، واتهم ابن رشد بالكفر لاقتباسه من أعمال اليونانيين، وهذا أدى إلى نفيه إلى مراكش في بلدة يقطنها اليهود تسمى أليسانه. قال ابن رشد: إذا أردت أن تتحكم في جاهل فعليك أن تغلف كل باطل بغلاف ديني. التجارة بالأديان هي التجارة الرائجة في المجتمعات التي ينتشر فيها الجهل. وبعد ذلك أصدر قرار وهو في منفاه بحرق كتبه كلها التي تناولت علم التنجيم، وعلم المنطق، وعلم الفلسفة، وأحرقت مؤلفات ابن رشد الفلسفية، إلا أن بعض تلك الكتب نقلت عن طريق اليهود، وترجمت من العربية إلى العبرية إلا أن النص العربي فُقِد نتيجة تعرض الكتب للحرق ■

1. عبد المحسن طه رمضان، تاريخ المغرب والأندلس من الفتح حتى سقوط غرناطة، دار الفكر، الأردن، عمّان، الطبعة الأولى، 2010.

2. خالد الصوفي، تاريخ العرب في إسبانيا، منشورات الجمل، بيروت، لبنان، 2011. 3. دومينيك أورفوا، ابن رشد طموحات مثقف مسلم، مركز دراسات الوحدة العربية، المنظمة العربية للترجمة، ترجمة محمد البحري، لبنان، بيروت، الطبعة

و 2024 سبتمبر 2024 مراث / العدد 299 سبتمبر

## قراءة في رواية «ريم بسيوني»

## «الحلواني.. ثُلاثيَّة الفاطميِّين».. سرد تاريخي

مشوق برؤية عصرية

## 🎡 خالد عمر بن ققة

ينجذبُ النّاس - استماعاً وقراءة - لقصص التاريخ، بغض النظر إن كانت أحاديث تفترى أو حقيقة مصحوبة بأدلة ترقى أو تقترب من اليقين في بعض الحالات، خاصة إذا سجلت كتابةً زمن وقوعها، وربما يعود هذا الانجذاب - دون حساب متعة القراءة هنا - إلى كون الماضي مُباحاً، ليس لأن الفاعلين فيه وبه ومنه غائبون فقط، ولا يمكن عودتهم أبداً لتصديق أو تكذيب ما قيل عنهم، وإنما لأن الهروب من الحاضر بالنسبة إلى الأمم والشعوب جميعها في أزمنة الانتصار والهزائم، والحروب والسلام، والرخاء والشدة، تكون محطة وصوله النهائية هي التاريخ الماضي، خاصة قصصه الإنسانية.

الذهاب إلى التاريخ، البعيد منه بوجه خاص، هو هروب من الواقع، وتخلّ عن قاعدة «تلك أمة خلت لها ما كسبت ولكم ما كسبتم»<sup>(1)</sup>، سواء كان ذلك بقصد أو من دونه، رغم أن استحضاره للتأسيس والاعتماد عليه، أو الركون إليه باعتباره مرجعية، قد يسهم في حل مشكلات معاصرة بعينها، فإنه ينزلق في الغالب إلى فضاء منطق تقييم تجربة البشر في ماضيهم، والذي لا ينتهي في كثير من الحالات إلى تقويم حاضرهم.

على المستوى النظري قد يتحوّل الذهاب إلى تجارب البشر في حِقَبهم الماضية إلى هجوم معادٍ للتراث، إذا تعلُّق الأمر بالجدال الفكري في جدِّه وهزله، وقد يتحول ذلك الهجوم إلى تصفيَّة حسابات وهمية مع الأقدمين، وتلك حالة أولى من بين حالات كثيرة، ليست مجال بحثنا هنا، وهناك حالة أخرى تخصنا، تخصُّ العودة إلى التراث من زاوية الأدب، في استباحة مشروعة للتخيل، وقد يغلب هذا الأخير عن الحقائق.

وبالنسبة إلى تلك العودة بما تحملها من متعة القراءة، حتى لو



فيها للبعد الإنساني. وفي تلاقح بيّن وعميق ومنفتح، وقابل للتناسل، تظهر الأبعاد الفكرية والمجتمعية لجهة امتدادها في عمر الزمن، لدرجة نقرأ عدداً من الكلمات المستعملة اليوم في الثقافة المصرية، ونفهم كثيراً من الأفعال الاجتماعية الراهنة من ناحية ظهورها ونشأتها الأولى، الأمر الذي يجعلنا نبرح عاكفين لأجل فهم أفعال أخرى غيرها حتى تأتى ريم بسيوني بتفسير تاريخي جديد لها، وأحسب أن هذا ما تسعى إليه بوعى وجدِّ في كل رواياتها.

الملاحظ، في حدود فهمي، أن التاريخ يتحكّم في ريم، وتحديداً عصور مصر الإسلامية من ناحية المسجل والمعروف والمكتوب

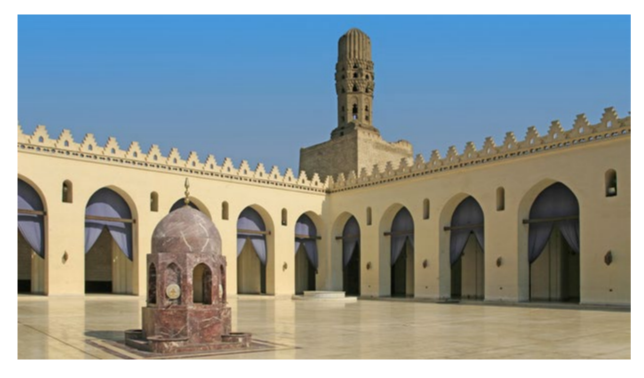


لقد مكنتنا بسيوني في هذه الثلاثية - المختلفة عن «الثلاثيات» المعروفة في الأدب العربي منذ أن بدأها نجيب محفوظ - من التوقف عند العلامات الدالة للمجتمع المصري عبر مراحله

التاريخية، وتحديداً حقبة الفاطميين كما في روايتها هذه، فسلكت بنا مساراً قرائياً، إن جاز التعبير، من نتائجه الجمع بين متعة القراءة كما يراها «ألبرتو مانغويل»<sup>(5)</sup>، و«شهوة المعرفة كما في تقسيم وتعريف أبو حامد الغزالي»<sup>(6)</sup>.

#### الثلاثيّة الثّالثة.. و«من هو المصرى؟»

تَقْدُم بنا، بل تَقُودنا، ريم بسيوني إلى جدل الهوية والانتماء، وهذا في سياق غير بعيد عن الحالة العالمية الراهنة، ولكنها لا تذهب بنا بعيداً إلى حيث بداية تشكل القبيلة والشعب والأمة والوطن، أو إلى مولد الحضارات الأولى في مصر، ولو فعلت



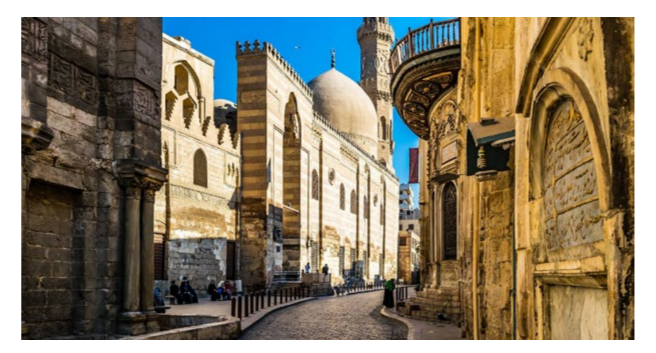
جانبها الصواب، هي موضوع حديثنا اليوم، ليس لأنها فرضت نفسها من حيث القبول بها فقط، واتخاذها مطية للحصول على الجوائز في الأدب، وخاصة الرواية، وإنما لأننا نواجه بها واقعاً مؤلماً ومأسوياً يبتعد بسرعة مزعجة ومقلقة عن منظومة القيم أيضاً، على ما في ذلك من تغييب للعقل، لدفعنا نحو تغيير يخرج من التنظير الفكري إلى الواقع العملى، وهذا الأمر يجعلنا في خشية من أن يكون التاريخ - خاصّة المتخيَّل منه - مزيفاً، أو زهوقاً.

#### متعة القراءة.. وشهوة المعرفة

تلك الخشية قد تَنقص - لكنها لا تزول - إذا ما عُدْنا لقراءة بعض الأعمال الإبداعية العربية في مجال التاريخ، ومنها رواية «الحلواني.. ثلاثية الفاطميين»<sup>(2)</sup>، للكاتبة المصرية «ريم بسيوني»<sup>(3)</sup>، والتي تدخل ضمن مشروعها الفكري، كما يظهر في «معظم كتاباتها الروائية»<sup>(4)</sup>.

لقد جسدت بسيوني التاريخ المصري من منظور تراثي، وبلغة جذابة وممتعة وسَلِسَة، فيها يشترك القارئ مع أبطال رواياتها وشخوصها في فضاء لغوي واحد، يبعده عن «الاغتراب اللغوي» الذي نجده في أعمال أخرى كثيرة لروائيين استنجدوا بالتاريخ

رُّلُتُ / 2024 سبتمبر **2024** عدا / ثُولُتُ



ذلك لكانت اليوم - دون قصد - تُبْعدنا عن السياق التاريخي الراهن لمصر في بعدها الوطني، وفي أبعادها الأخرى القومية والدينية والعالمية.

ولو فعلت ذلك أيضاً لاستعصت عليها معرفة «من هو المصري؟» في كل عمر أرض الكنانة، وخاصة في الحقبة الإسلامية، وهو سؤال موجه لذات الكاتبة أولاً، ولكل المصريين بعد ذلك، ولَصَعُب عليها السير في ركب الحضارة المعاصرة في راهنها حيث الانتصار إما لانتماء بالمولد وإما بالتعمير، وبالطبع هي لا متصلة بأخرى في سياق تسلسل أحداثها التاريخية. تجزم بذلك، وإنما تتركه لفهم وإدراك القارئ وهو يتابع أبطال الروايات وشخوصها وهم يصنعون تاريخاً يشترك فيه الخاص بالعام، ويطغى فيه حب الذات والسلطة ونهب الخيرات على القيم الجميلة التي تنتهي إلى زراعة الخير، حتى لو كانت أرضه

> فى «ثلاثيّتها التّالثة» تكمل دكتورة ريم بسيوني ما بدأته من قبل في رواية «أولاد الناس.. ثلاثية المماليك» وفي رواية «القطائع.. ثلاثية ابن طولون»؛ وهي كما صرحت لجريدة «اليوم السابع»: تواصل التنقيب في جوانب الحياة في مصرفي ظل ممالك تركت آثارها في التاريخ والسياسة والمعمار والحياة الاجتماعية»<sup>(7)</sup>، وذلك لأجل «أن تصحبنا في رحلة جديدة مملوءة بالرومانسية والحكايات التي تخلد حياة البشر في مصر»<sup>(8)</sup>.

> وفي هذا كله، تتقصَّى ريم بسيوني حقائق التاريخ، المسجل

منها والمروي، في سرديّة تحمل أسلوباً جذاباً يُنْسينا الظن، ويُزيل عنا الشك في الجانب المتخيل من هذا التاريخ، أو يُلهينا في تفاعلنا مع القضايا والحوادث الكبري عن أخرى صغري تأتى عابرة، وإن كان لها تأثيرها على مجرى الأحداث، لكن في الغالب لا تشدُّ إليه رحال الباحثين، حتى المهتمين بالتاريخ منهم، فتغدو إليها ريم بسيوني، ثم تروح إلينا بهذا السِّفْر الأدبي المكوّن من ثلاث روايات، منفصلة من حيث موضوعاتها، ولكن

#### الصقلي.. والجمالي.. والأيوبي

وبالعودة إلى رواية «الحلواني.. ثلاثيّة الفاطميّين» نجد أنفسنا في مواجهة، ليست حرباً ولا عُنْفاً، ولكنها أقرب إلى اللقاء الحميمي في مجال المعرفة، حيث التجلي المبهر لثلاث شخصيات أثرت في التاريخ المصري، وحققت حضوراً عابراً للأزمنة إلى أن وصل إلى أهل مصر اليوم.

تبدأ الرواية بالقصة الأولى، التي تحكي عن جوهر الصقلي مؤسس القاهرة والقائد العسكري الكبير وأحفاده الذين تابعوا مسيرته بما صنعوا من حلوى تميزت بها الفترة الفاطمية في مصر. وتدور القصة الثانية حول شخصية بدر الجمالي القائد الأرمني والى عكا الذي استعان به المستنصر بالله الفاطمي في القضاء على آثار الشدة المستنصرية، وأعاد الحياة إلى



طبيعتها في مصر بعد أن عينه رئيساً للوزراء وقائداً للجيوش، فأحبه المصريون لما نشره من عدل وتنظيم.

وتتناول القصة الثالثة والأخيرة شخصية صلاح الدين الأيوبي؛ ذلك الكردي الذي نجح في حماية مصر من الصليبيين، وحكم مصر بعد القضاء على الفاطميين وعلى مذهبهم الشيعي.

إنها رواية تُرينا كيفيَّة وراثة أمة سياسية لأخرى ضمن الفضاء الإسلامي، حيث المعتقد والمذهب يرافقان السلطة والتصور البشري من ناحية التفسير الديني أولاً، ومن صبغ الفعل السياسي، السُّلطوي والتملكي بصبغة دينية ثانياً، ثم الانتهاء بعد ذلك إلى صناعة منجز بشري فيه من الشر أو الخير ما يصاحب التعمير أو الخراب والتدمير ثالثاً.

الأبطال الثلاثة، الصقلى والجمالي والأيوبي، كما تقول الكاتبة:

«لم يكونوا مصريين بالأساس، غير أنهم أثبتوا أن من يُطلق عليه مصريّاً عبر التاريخ ليس بالضرورة أن يكون مصري العرق، لأن مثلهم كُثر اختاروا مصر لتكون وطناً لهم»<sup>(9)</sup>.. لقد كانوا جزءاً من التاريخ السائد في عصرهم، وإن كانت حميتهم ومبررهم دينيَّيْن إلا أنهم كانوا من أمم أخرى، ومنهم من غير

وتواصل الروائية ريم بسيوني تفسيرها لصناعة التاريخ بما يَشي برفضها للمسألة العرقية وتحكمها في حركة التاريخ ومصير الأمم، حين تقول: «العِرْق فكرة أوروبية ظهرت في بدايات القرن الثامن عشر الميلادي، حيث كان الناس قبل تلك الفترة في منطقتنا العربية وغيرها من بقاع العالم، ينتقلون من مكان



إلى آخر بسهولة ويسر من دون حواجز عرقيَّة أو جغرافيَّة»<sup>(10)</sup>. بقى أن نشير هنا إلى ثلاث ملاحظات أساسية، أولها: شُمولية الرواية، فهي لم تبق أسيرة الأحداث التاريخية، بل حققت حريتها من خلال الغوص في تفاصيل الحياة أولاً، واستكشاف عمق الطبيعة الإنسانية في وجودها المكاني، وتفاعلها الزمني ثانياً، وتطويع اللغة حتى غدت معبرة، ثم صارت كائناً فاعلاً ممتعا ومشوقاً، يستحضر كل ما لديه للتعبير عن التاريخ ثالثاً وثانيها: استرجاع الرواية لماضي التاريخ المصري بعيداً عن التوظيف السياسي، بما يجعل منها عملاً إنسانياً خالصاً، يعمق من التعايش والتعاون بين البشر على اختلاف رؤاهم واتجاهاتهم، رغم ما في ذلك التاريخ من سلبيات، وما أريقت

ثالثها: الاعتراف بجودتها الأدبية والتاريخية كما جاء في تسبيب فوزها بجائزة الشيخ زايد لسنة 2024م - فرع الآداب - كما ذكر تقرير لجنة التحكيم، حيث انتهى إلى القول: «فازت نظراً لما تمتازبه من جودة أدبية وتاريخية استثنائية، والرواية بأسلوبها السردي العميق والغني تقدم تصويراً معقداً ومتعدد الطبقات للعصر الفاطمى، مما يعكس بدقة الحياة الاجتماعية، الثقافية، والسياسية في ذلك الزمان.. وتتميَّز الرواية بلغتها الرفيعة وحبكتها المحكمة، التي تجعل من التاريخ قصَّةً مثيرة ومشوّقة»، وهي كذلك حقاً •

كاتب وصحفى . الجزائر

الساقى، بيروت - لبنان،2001م.

8 - المرجع السابق نفسه، بتصرف.

الخليج . الشارقة، 5 مايو 2024م. على الرابط:

6 - يرى أبو حامد الغزالة أن هناك أربع شهوات أساسية عند البشر، هي: شهوة

البطن، وشهوة الفرج، وشهوة التسلط والسيطرة، وشهوة المعرفة.. لمزيد من

د. مشهد العلاف في حوار مع خالد عمر بن ققة، الحب السامي.. قصة حوار

حضاري بقيم الفروسية وعشق النساء، برنامج «شيء يذكر» الحلقة (43) بتاريخ

7 - محمد فؤاد، تعرف على رواية «الحلواني.. ثلاثية الفاطميين» الفائزة بجائزة

9 - تاريخ القاهرة في «الحلواني.. ثلاثية الفاطميين»، عبد الرحمن سعيد، جريدة

الشيخ زايد، جريدة اليوم السابع، 04 إبريل 2024م. على الرابط:

https://www.youtube.com/watch?v=-szYkzrFntA

https://www.youm7.com/story/2024/4/4/

https://www.alkhaleej.ae/2024-05-05/9

1 - الفقرة مأخوذة من قول الله سبحانه وتعالى: «تِلْكَ أُمَّةٌ قَدْ خَلَتْ لَهَا مَا كَسَبَتْ وَلَكُم مَّا كَسَبْتُمْ مُولَا تُسْأَلُونَ عَمَّا كَانُوا يَعْمَلُونَ» (سورة البقرة - الآية 134).

2 - «الحلواني.. ثلاثية الفاطميين»، ريم بسيوني، الطبعة الثالثة، دار نهضة مصر،

3 - ريم بسيوني، كاتبة وروائية مصرية، وأستاذة ورئيسة قسم في الجامعة الأمريكية بالقاهرة، فائزة بالعديد من الجوائز منها: جائزة ساويرس للثقافة عن روايتها «الدكتورة هناء»، وجائزة أحسن عمل مترجم في الولايات المتحدة الأمريكية عن روايتها «بائع الفستق»، وجائزة نجيب محفوظ للأدب من المجلس الأعلى للثقافة عن روايتها «أولاد الناس.. ثلاثية المماليك». وجائزة الشيخ زايد للكتاب عام 2024م عن روايتها «الحلواني.. ثلاثية الفاطميين».

4 - منها على سبيل المثال: رواية «أولاد الناس.. ثلاثية المماليك» (2018م · مترجمة إلى الإنجليزية)، و«القطائع.. ثلاثية ابن طولون» (2021م)، و«الحلواني.. ثلاثية الفاطميين» (2022م)، و«ماريو وأبو العباس» (2023م).

5 - لمزيد من التفاصيل حول القراءة، راجع:

. ألبرتو مانغويل، تاريخ القراءة، ترجمة سامي شمعون، الطبعة الخامسة، دار

## عودةً إله الزمن الجميل

يشتهر بين علماء الاجتماع أن الضعفاء يستقوون بماض ما، يهوّلونه ويفخّمونه، ثم يبكون عليه ويطالبون مجتمعهم أن يعودوا لما كانوا عليه في ذاك الماضي حتى تعود لهم قوتهم. والحق أن الزمن لا يعود، وهذه حقيقة العمران.

سؤال: هل رغبة العودة للماضي قاصرةٌ على أزمنة الضعف؟ هل الفرضية المذكورة ثابتة الأركان من أصلها؟

تحاول هذه الأسطر رصد مسألة العودة إلى الزمن الجميل في عمومها، ثم الاقتصار، بعد محاولة البناء، على «زمن الفن الجميل» اختصاصاً بالنغم.

يظهر، أول ما يظهر، في النصوص البرعمية للكتابة المسمارية أو الجدارية أو على أوراق البردي وغيرها، أعنى هذه النصوص، فيما يسمّى بـ «عصور ما قبل التاريخ»: أن قسماً كبيراً من هذه النصوص ليست إلا بُكائياتٍ على ماضٍ يحنون إليه أقدم من زمنهم. بل إن بعض منحوتات الكهوف، ليست إلا محاولة لتوثيق بكاءٍ على الأجداد العظماء الذين لم يأتِ بعدهم مثلهم وتَّقت حضارات وادى النيل وما بين النهرين والصين والهند، وغيرها، نصوصاً مغنّاة تحمل المعنى نفسه، نصوص كانت تُغنَّى في المعابد، تعتذر لمختلف الآلهة عن تقصير هذا الجيل عمّا كان عليه من سبقهم من بأسٍ وقوة.

توثّق إحدى أغاني الفلاحين في وادي النيل، فيما يُعرف بعصر الدولة القديمة، أي في زمن بناة الأهرام، دعاءً، بالغناء الجماعي، أن يبارك الإله في زرعهم وحصادهم، وأن يُعيد الإنتاج للضخامة التي كان عليها في زمن أجدادهم. والحق





مصطفى سعيد مذنا ملد رف صادف فالد

أن هذا قائم إلى الآن في زماننا. فقد عاينتُ بنفسي بعض أهل الزراعة يبكون على عصر أجدادهم، وكيف أن المحصول كان أكبر. على أن سائر الإحصاءات تؤكد أن الأراضي الزراعية في زماننا تُنتج أكثر من الأزمنة الماضية؛ وأن الإنتاج الحيواني أضخم بكثيرٍ من الأزمنة السابقة. هذا بسبب التقدّم العلمي ومكافحة الأمراض. ليس الحديث هنا عن جودة الإنتاج، وليس هذا المقال من أصله لهذا الاختصاص.

القصد: أن الحنين إلى الماضي ليس بالضرورة منبن على معطيات واقعية.

في النغم: يحنّ الناس إلى الزمن الجميل، وشرب قهوة الصباح أو شاى المساء والفكر في مطربِ غنّى نصف يومٍ متواصلٍ، أو تلك التي ترنمت عشر دقائق في نَفَسِ واحدٍ دون انقطاع، إلى آخر تلك الحكايات الممتلئة بها كتب تاريخ الموسيقي. لا يقتصر هذا على العرب، بل عند الغرب أيضاً موسيقيٌّ لحّن وهو في الخامسة، وآخر أتقن عزف آلةٍ، وفاق عزفه كبار عازفي تلك الآلة وهو في الثالثة. فإن كان العرب يبكون على ماض يستمدّون منه القوة، فما بال الغرب الأقوياء شرطة العالم وحُماة حقوق الإنسان يبكون ماضيهم؟ هل وُجد مجتمع أفلاطون الفاضل قبله؟ هل فعلاً كان الأدب والفلسفة والنغم والرياضيّات قبل أرسطو وفيثاغورث أفضل من زمانهم؟ لماذا وتَّقوها إذن وكتبوا فيها الكتب وطرحوا أسباب تقدّمها؟

ذَهَب الَّذِينِ يُعاشُ فِي أَكْنافِهِمْ وَبَقِيتُ فِي خَلَفِ كَجلْدِ الأَجْرِبِ •

102 قراءة في رواية «ريم بسيوني» «الحلواني.. ثُلاثيُّة الفاطميِّين».. سرد تاريخي مشوق برؤية عصرية

## الناقة

## في ثقافة الأمثال الشعبية الإماراتية

#### 🌼 عائشة الغيص

يتميز المثل الشعبي بالانتشار والشيوع، لأن الذاكرة تحفظه بسهولة، وتسترجعه عند الحاجة لأنه موجز اللفظ بسيط العبارة، بليغ المعنى، وفي هذا العصر الذي يعجُّ بالتقنية والتطور، لا تزال الأمثال الشعبية الإماراتية تتربّع على عرش الحكمة الشعبية، كما تحمل في طياتها أخلاقيات وقيماً تتحدَّى الزمن وتتجاوب مع متغيّرات المجتمع. ومهما تقدَّمت الحضارة، يظل للأمثال الشعبية الإماراتية دورها المتميز في توجيه الناس وتشكيل وجدانهم.

لا تقتصر الأمثال الإماراتية على اللغة فقط، بل تتعدَّى حدودها اللسانية إلى التواصل، فهي لغة الحياة والترابط بين الأجيال. كما تجسد الأمثال جسراً بين الماضي والحاضر، وتنقل معها حكمة الأجداد إلى أذهان الشباب، «فهي ليست مجرَّد شكل من أشكال الفولكلور أو دليل إثنوجرافي خاصّ بأحوال الشعوب، إنما هي على حدِّ تعبير مالينوفسكي عمل أو نشاط كلامي يدعو قوة معينة إلى التحرُّك بما لها من تأثير قوي على السلوكِ الإنساني»<sup>(1)</sup>.

من هذا المنطلق تُعدُّ الأمثال الشعبية الإماراتية جزءاً أساسياً من التراث الشفوي الشعبي؛ تتداوله الأجيال على مرّ الحقب والقرون، بوصفه موروثاً أدبياً مشتركاً، يُعبّر عن روح هذا الشعب وذوقه الأدبي وهويته الخاصة من خلال الأمثال العامية المعبِّرة عن المعاني الجليلة الثابتة المترسبة في ذاكرة هذا الشعب، والناقلة لرؤيته للحياة والتجارب العامة والخاصة، بأساليب رائقة في التعبير، لا تنقضي جِدَّتُها بتقادُم العهد، ولا يأفُل إشعاعها المعنوي والأسلوبي، فهي مناط العبرةِ، ومصدر الحكمة الواقعية.



#### الناقة والمثل والشعبي

الناقة هي أنثى الجمل، ولها أهمية مثله في حياة الإنسان العربي عموماً، ومن هنا فبين الإنسان والناقة صداقة وطيدة. فتُعتبر الناقة عند العربي عامة، والإماراتي خاصة ركناً أساسياً في حياته، وامتداداً لوجوده، كيف لا وهي الكائن المرافق لحله وترحاله، وهي رفيقة دربه وصديقة ألمه وعذابه وفرحه، كما أنها من أساسيات حياته، وهي مثال الصديق الذي يُلازمه ملازمة الظل، فهو يتعلق بها وهي تتعلق به تعلقاً فريداً، فلم تغب عن أمثاله التي يتم تداولها في التداولات اليومية وفي هذا المقال سنتناول بعض الأمثلة التي وردت في الناقة.

النَّاقةُ: هي الأنثي من الإبل إذا أجذَعَت، وتُكنَّى بـ «أمّ مسعود»، و«أمّ خُوار»، و«بنات الفحل»، و«بنات البيداء»، و«بنات

النجائب»، ومن النُّوق المشهورة في التاريخ «ناقة الله» التي اشتُهرَت بـ «ناقة صالح» عليه السلام، و «القصواء»؛ ناقةُ رسولِ اللهِ محمد صلى الله عليه وسلم التي كانت مطيَّتُه عندما هاجر صلى اللهُ عليه وسلم من مكةَ المكرمة إلى المدينة المنوَّرة، و»العضباء» ناقتُه الأخرى صلى الله عليهِ وسلم، ومن النوق المعروفة «ناقة البسوس» وهي التي أشعلتِ الحربَ لمدة 40 عاماً بين قبيلتي ابني وائل بكر وتَغلِب في الجاهلية. ولفظُ الناقة ورد في سبعة مواضع في القرآن الكريم؛ مرتان في

سورة الأعراف، حيث قال تعالى: ﴿هَٰذِهِ نَاقَةُ اللَّهِ لَكُمْ آيَةً فَذَرُوهَا تَأْكُلُ فِي أَرْضِ اللَّهِ وَلَا تَمَسُّوهَا بِسُوءٍ فَيَأْخُذَكُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ ﴾ (سورة الأعراف، الآية: 73). وقال في السُّورة نفسِها أيضاً: ﴿فَعَقَرُوا النَّاقَةَ وَعَتَوْا عَنْ أَمْرِ رَبِّهِمْ ﴾

سورة الأعراف، الآية: 77). ووَردَ لفظُ الناقة مرة واحدة في كلِّ من السور الآتية: ﴿وَيَا قَوْم هَٰذِهِ نَاقَةُ اللَّهِ لَكُمْ آيَةً فَذَرُوهَا تَأْكُلُ فِي أَرْضِ اللَّهِ وَلَا تَمَسُّوهَا بسُوءِ فَيَأْخُذَكُمْ عَذَابٌ قَريبٌ ﴿ (سورة هود، الآية: 64).



رُونِيُّ / العدد **299** سبتمبر **2024** 105



الشَّمس، الآية: 13). وكلُّها تشيرُ إلى ناقة النبي صالح عليه السلام، وقد وردت أمثال إماراتية كثيرة تتضمَّن ذكر الناقة،

«التّفق معلّقة والناقة ترعى». هذا المثل يصف مشهداً ثابتاً فيه البندقية معلقة والناقة ترعى، و«التّفق» هي لفظة عامية تعني البندقية، وهي من أنواع الأسلحة الشعبية المعروفة في دولة الإمارات والخليج العربي.

ويُضرَبُ المثل تعبيراً عن جهوزية الشخص لأي طارئ يستدعي وجوده، وحالياً يُقالُ المثل للتسلية أو السُّخرية والمداعبة.

«ما يصير شوق ورعيَّة نوق». أصل المثل يعود إلى قصة تشير إلى أن رجلاً كان يرعى النوق، وفي الوقت نفسه هناك فتاة أُخرى ترعى النوق، وقد تعارفا في المرعى، وظلا يتحدثان إلى أن غربت الشمس، ولم يلتفتا إلى الإبل، وعادا دون العودة بالإبل إلى معاقلها أو مراسغها أو «عزبة البوش». فقال والد الشاب لابنه: «ما يصير شوق ورعيَّة نوق» وذهبت مثلاً.

ويضرب المثل في التدليل على أن المرء المشغول البال لا يمكنه القيام بمهام أخرى، فالعاشق المستهام لن يتمكن من رعاية نوقه وهو مشغول البال بأمور الحب والشوق.

«ما ناقَة حَنَتُ على ناقة، ولا ناقة حَنَتُ على ولد غيرها». ويعني المثل أن الناقة لا تحن إلا على ولدها ولا تحن على غيره، وأن غيرها لن تحن عليه مثلها، وهو أمر طبيعي بديهي، ويُضرب المثل في التنبيه بِضرورة الحنو على الأبناء، وعدم ترك تربيتهم للآخرين، فلا يوجد أحنُ من الأم على صغارها.

وقد يكون مضرب هذا المثل في لزوم الشخص حاجته وما هو قريب منه وإهماله لأمور الآخرين التي لا تخصه.

«لقمة على فاقه خير من مية ناقة». «الفَاقَة»: الفَاقَةُ في اللهجة الإماراتية فاقة: السعة والراحة وهي خلاف المعنى في اللغة. وتعني الفَاقَةُ في اللغة الفَقْرُ والحاجةُ. ميه: مئة<sup>(2)</sup>. ومعنى المثل: إذا كان أحدُنا جائعاً، فإن ما يقدم له من طعام حتى ولو كان لقمة واحدة أفضل من أي طعام يقدّم في وقت شبعه، ويحث هذا المثل على تقديم الطعام في أوقاته، ويحذر من إدخال الطعام على الطعام ويضرب في القناعة وتفضيل القليل مما يسد الرمق على كثير من المال.

«إِنْ سُلِمْت أنا وناقْتي ما عَلَيّه من رُفاقتي (3)». «سُلِمْت»: نَجَوْتُ. «رُفاقتي»: أصحابي. ومعنى المثل: أنني ما دمت وممتلكاتي سَالِمَين، فلا يعنيني شَيء يصيب رِفاقي. وفيه كناية عن الذي يطلب السلامة من المشاكل لنفسه فقط دون غيره من الناس وفي التداوليات الشعبية في الحياة اليومية قلما نجد شخصاً يقول هذا المثل لنفسه، وإنما جاءت المفارقة هنا، كأداة نهي على لسان المتكلّم للمخاطب بقوله: «لا تستوي شرات إللي قال: إن سلمت أنا وناقتي ما عليه من رفاقتي»، الأمر الذي يؤكد أن موروثنا وعاداتنا وتقاليدنا مبنيَّة على التعاون والإيثار والعمل بروح الفريق، ويثبت أن تراثنا الذي تركه لنا أجدادنا، هو كنز ثمين حافل بالقِيَم الإيجابية، وينبذ القيم السلبية التي تعارض ما بُنِيَت عليه أخلاق المجتمع.

«النَاقَةْ نَاقَةْ ولَوْ هِدْرَتْ». النَّاقةُ: هي أُنثى الجَمَل، قال أهل

اللغة: وهي تدل على المفرد، وجمعُها نوقٌ، أو أنوُقٌ، وأينُق، وأيانِق، وأيانِق، ونياق. ويعني المثل أن الضعيف ضعيف، ولو تظاهر بالقوة، فالناقة مهما حاولت محاكاة البعير بخصائصه فهي لن تقدِرَ، وستبقى على ما هي عليه. أي أن الأنثى تبقى أنثى مهما كانت شخصيتها قوية، فهي محدودة من حيث خلقها وتكوينها، ولا يمكنها أن تتصف بصفات الرجال وتصبح رجلاً، لأنها خلقت

لتكون أنثى، ولها رسالتها السامية في الحياة، وقيمتها الكبيرة

«عشارك ما تدر» (4). والعشار: هي الناقة العشراء: مضى لِحَمْلها عشرة أشهر، وقيل ثمانية، والأول أولى لمكان لفظه، فإذا وضعت لتمام سنة فهي عشراء أيضاً، والعرب يُسمونها عِشاراً بعد ما تضع ما في بطونها للزوم الاسم بعد الوضع كما يُسمونها لِقاحاً، وقيل العُشراء من الإبل كالنُّفساء من النساء. ومضرب المثل: في شخص لا يأتي منه نفع أو فائدة، وفي كل ما هو مماثل من أمر لا يأتي بخير مؤمل ينتظره الناس.

يا ناقتي وإلّا العصا وإلا اشربي

في المجتمع.

وإلا اصبري ع الكُــوْد والحرمــانِ «الكود» في اللَّهجةِ المحليَّةِ: المصاعِبُ. هذا بيتُ شِعر أصبحَ مثلاً يتردَّد على الألسن، حيث يخير الشاعر

ناقته بين أمرين أحلاهما مر، ولا يوجد مخرج، إما أن تشرَب وإما أن تصبر. والشاعر يتمثّل الذائقة العربية الفصيحة في حديثه إلى ناقته.

ويُقال المثَل في التداوليات الشعبية في المفاضلة بين أمرين، ووجوب اختيار أحدهما. ومَضرِبُ المثل: في الموقف ذي الخياراتِ المحدودة. ويُقال في التشجيع على الصبر.

«تثاوبت أنا من تثاويبة ناقتي وتثاوبت ناقتي من تثاويبة من؟» يحكى أن بدوياً تعرض لهجوم من لُصُوص قطاع طرق، فركب على ناقته، وفرَّ هارباً على غير هدىً، وقطع شوطاً بعيداً طوال النهار، حتى اختفى مطاردوه عن ناظريه؛ فنزل ليلاً قُرب واحة لأخذ قِسْط من الراحة، فربط ناقته، وأوقد ناراً للتدفئة.

وبعد فترة من الهدوء تثاءبت الناقة؛ فتثاءب البدوي مثلها، ثم دب الخوف في قلبه فجأة، وخَطَرَ في باله أن أحداً ما يقترب منه؛ فهُرع وهو يقول: «تثاوبت أنا من تثاويبة ناقتي وتثاوبت ناقتي من تثاويبة من؟». وهكذا هرب البدوي معتقداً أنه نجا من موت محقَّق بفضل يقظته وفطنته، فقد وجد أن سبب تثاؤبه هو تثاؤب ناقته، وأن تثاؤب ناقته من تثاؤب عدو ماكر رأته الناقة، وكان يتربَّص به عن قُرُب. وعندما بلغت القصة أسماع الناس، أصبحت مقولة «تثاوبت أنا من تثاويبة ناقتي

107 و2024 بستمبر 299 سبتمبر الإماراتية عن ثقافة الأمثال الشعبية الإماراتية

وتثاوبت ناقتي من تثاويبة من؟» مثلاً سائراً يُذكر للدَّلالة على الفراسة، وضرورة أخذ الحِيطة والحذر بالبصيرة؛ فليس كل عدو تراه الأبصار.

«ناقة الصدق سمينة وناقة الكذب هزيلة». الصدق أقوى من الكذب وأبقى منه، حيث إن حبل الكذب قصير، ومهما دام فإنه ضعيفُ يزول بسرعة وينكشف. والمثل يضرب في توثيق الحقيقة والتأكيد على المواقف الصحيحة وانكشاف الزيف والخداع وبيانه ووضوحه لكل ذي عينين تماماً كالفرق بين الناقة السمينة والناقة الهزيلة.

«ناقَةُ الكذَّابِ عَيّانة (5)». عَيّانة: تُصِيبُ بالعين؛ أَيْ الحسد. والمقصودُ أن الكذَّاب لا بد أن يأتيك منه ضرر، فإن سَلِمْتَ من كذبه، لن تسلم من تبعات الجلوس معه. ويضرب في النُّصح بالابتعاد عمَّن يتصف بالكذب.

يعد حضور الناقة في المثل الشعبي حضوراً بارزاً، فقد استحضرها الإنسان العربي والإماراتيون بالذات في نواحي تجاربهم وعاداتهم وممارساتهم كافة، وضربوا بها المثل في توجيه النصح، والسخرية، والطرفة، والتعليق على الوقائع، وفي ذكر العديد من الموضوعات، مستغلين صفاتها وطبائعها لتكون لهم رمزاً كنائياً في أمثالهم السائرة من جهة أوصافِها، وأحوال هَدْأتها، وحركتها، وأصواتها، بل وألمها، وراحتها،

الماتع، الذي أكَّد فيه أن علاقة العربي بالإبل، عميقة الجذور، بما يجعلها ركنه الركين سلماً وحرباً، حلاً وترحالاً، سعة وضيقاً. أما والعربي، هو ابن الصحراء، الخبير بقسوتها، المدرك لمشقتها، فيقينه قطعى ألا صديق له ولا رفيق كإبله.

ومما سبق نجد للناقة في فضاء الأمثال الشعبية مساحة شاسعة ومحبة خاصة فالإنسان والإبل بينهما تواصل ولهما حياة ممتدة منذ قديم الزمان، فكان الآباء والأجداد يرتحلون من مدينة إلى أخرى على متون الإبل، وتحمل أمتعتهم، ويعيشون من الخيرات التي يكتنزها الإبل من اللحوم واللبن

أكاديمية من الإمارات

- (1) إنعام فكار، المرأة في الأمثال الشعبية (دراسة مقارنة)، حوليات آداب عين شمس، المجلد 43، 2015، ص 167.
- (3) عبد الله حمدان دلموج، المتوصف، مركز حمدان بن محمد لإحياء التراث،
- (4) من الذاكرة الجمعية، مقابلة شفوية مع علياء راشد الخاطري، 70 عاماً، إمارة
  - (5) دلموج عبد الله المتوصف، ص 254 255.

وفرحها، وحزنها، وها نحن نعود لبحث البروفيسور الصاعدى

- (2) أمثال ومعانِ صحيفة الاتحاد 27 2005 يوليو .https://www.alittihad ae > article > أمثال - ومعانٍ.
- رأس الخيمة، المعيريض. تمت المقابلة في 8/1/2019.



محمد فاتح صالح زغل أكاديمي وباحث في التراث الإماراتي

وين الضغاوي والجشيعات

يوم ادف\_\_\_\_روا الزعيم\_ة بتضغي\_ه وقيل إن الضاوي جمع ضغوة، على أن الضغوة عملية صيدالسمك، على حسب تفسير بعض العارفين بالغوص، وما يدور في فلكه.

عَدَنَه (اعْدَنَه): يطلق في هذه اللهجة على الأرنب الصغير: رهوك، وعلى الكبير: اعدنه، على أن (اعدنه) تدور في فلك الإقامة في المرعى، أما الصغير فكثير الحركة، والنشاط، إذ يقال في العربية: عدن فلان بالمكان عدناً، وعدوناً (أقام فيه) وعدن البلد (توطّنه)، والعادن المقيم، ولذلك سميت الإبل عوادن، لإنها تقيم في المرعى.

عُوال: تطلق هذه اللفظة في هذه اللهجة على لحم الصغير من سمك القرش المجفف بعيد اصطياده، وهي لفظة تتبين دلالتها من قول العرب: عولت عليه، وبه (استعنت به، واتكلت عليه)، وعاله الأمر (أهمه)، عولت إلى فلان فوجدته نعم المعوّل (فزعت عليه)، وفلان عِولي (عمدتي)، ومن العول (المستعان به)، لأن هذا السمك يعتمد عليه، ويستعان به في وقت الحاجة، والشدة والضيق، وقد يكون المراد العيال، وهم من عولهم الرجل، أو الأولاد، لأن لحم السمك الصغير هذا يفزع إليه لسد حاجة العيال هؤلاء، على أن هذه اللهجة تصحيحاً للواو، على الرغم من توافر قلبها ياء (عوال، وعيال)، وعلى أنه مصدر وضع موضع اسم المفعول، وعوال حي من العرب من



بيْدار اللَّهْجَة الإماراتيّة فيما طابق الفصيح

ألفاظٌ الحيوان وما دار في فلكه. 2

هوّس: يستعمل هذا الفعل في هذه اللهجة بمعنى: الضغط على

الشيء، كما في قولهم: هوّس على راسي، أو ظهري. وفي العربية:

الهوس: الدق كما في قول العرب: هست الشيء والكسر، ومنه

أطلق على الأسد هوّاس، وشدة الأكل، وغير ذلك مما ينبئ

عن الضغط. ومن الألفاظ في العربية بمعنى الدق، والكسر:

سَحْماء (سْحَمة): تستعمل هذه اللفظة في هذه اللهجة للدلالة

على الناقة المتنوعة الألوان، وجمعها فيها: سحم، والسحم في

العربية: السواد، والمرأة السحماء: السوداء، والأسحم: الأسود،

والسحمة: كلاً يشبه السخبرة أبيض، وجمعه: سحم. ويظهر لي

أن دلالة هذه اللفظة قد تطورت من خلال الاستعمال اللغوي

سِحناة: هذه اللفظة في هذه اللهجة للدلالة على سمك القاشع

(الجاشع) بعد طحنه، إذ يؤكل بكثرة مع الأرز. وهي دلالة

تتبين بوضوح من السخن، وما يدور في فلكه، كما في قولهم:

سحن الشيء سحناً (دقه). والمسحنه التي تكسر بها الحجارة،

الهصّ، والهيص (دق العنق).

من السواد إلى تعدد الألوان.

وجمعها: مساحن.

رُّ أُثِّ / العدد **299** سبتمبر **2024** (109



#### 🔅 مريم سلطان المزروعي

يعد التراث الثقافي من أقوى حوامل القيم والمبادئ في المجتمعات، إذ يعزز من قدرة المجتمع على الصمود أمام المؤثرات الخارجية. فالأمثال، سواء أكانت شعبية أم فصيحة، ليست مجرد كلمات بل هي حاملة للعديد من القيم والعادات والتقاليد التي تصل بسرعة إلى قلب السامع ووجدانه، ويمكن القول بأنها تعمل كضوابط للحفاظ على النظم الاجتماعية. وتمثل الأمثال موروثاً حضارياً يجسد تجارب الأجداد، وفهم هذا الموروث هو خطوة أساسية للحفاظ على الهوية الثقافية في عصر العولمة. وتعكس الأمثال الحياة الاجتماعية عبر أشكال تعبيرية متعددة مثل الحكايات والأشعار والقصص، حيث تصف بشكل مباشر حالات واقعية تنسج النسيج المجتمعي من خلال علاقات الناس في مختلف الظروف. فالأمثال توصف بأنها أقوال موجزة بليغة تُعبّر عن تجربة ما ومن ثم تناقلتها الأجيال، فهي تعتبر حكمة الشعوب، ومخزوناً تراثياً عميقاً متراكماً فيه تجارب الشعوب وخبراتها بكل تنوعها وتناقضها، ما يجعلها تكشف عن ملامح المجتمع وأسلوب عيشه ومعتقداته ومعاييره وما تتناقله الألسنة فيه؛ فيذاع وينتشر ويصبح مثلاً يردّدُه الناس في كل موقف شبيه بالموقف الذي ورد فيه. وكل ثقافة نجد فيها الرموز، وهذه قد أبدعها المجتمع والأفراد في تشكيل وإعادة تشكيل الهوية الثقافية.

هناك مجموعة من النصوص جاءت في الأمثال الشعبية برموز متعلقة بالمرأة، جعلت منها رمزاً لتعانق الأرض والقضايا الاجتماعية الكبرى، فالمرأة أخذت حيزاً كبيراً من هذه الأمثال سواء قد أعلت من منزلتها أو قللت من شأنها، ولا نستطيع القول إن المثل الشعبي قد ظلم المرأة، فهو ليس أكثر من مرآة تعكس تفكير المجتمع الذي خرج منه، لذلك كثيراً ما تأتى الأمثال متناقضة تبعاً لاختلاف البيئات التي خرجت منها، وغالباً ما تنتقص هذه الأمثال من قيمة المرأة، إلا أنها قد تشيد بها في بعض الأحيان الأخرى وهذا ما يفسر هذه الازدواجية، فملاحظ بأن المدح محصور لفئة محددة من النساء، والذم ينطبق على جميع النساء، وبالتالي توظيف المأثورات الشعبية - لاسيما الأمثال الشعبية - تكشف عن المكانة التي تمتلكها المرأة في المجتمع، وعند تتبع الأمثال التي تطرقت إلى المرأة والتي تنوعت فيها الصفات والأدوار نجدها مختلفة في ماهيتها وغرضها والمجتمع الذي قيلت فيه؛ ففي هنغارية (انظر إلى المرأة وتزوج الابنة)، وفي الهند (لا تكف المرأة عن الكلام إلا لتبكي)، وفي إيطاليا (جمال السماء في نجومها وجمال المرأة في شعرها) والأمثلة كثيرة ومتعددة.

تذكر إحدى الراويات أثناء حديثي معها بقولها: (كانت والدتي هي من تقوم بجميع أعمال المنزل، تستيقظ في الصباح الباكر وأنا وأخواتي نتبعها نتعلم منها كل ما نستطيع أن نتعلمه، وإذا



قمنا بعمل غير جيد أو أخطأنا كانت لا تحاسبني بل تسعى إلى توجيهنا بمثل أو حكمة، ودائماً ما كانت تبدأ بقولها: «يقول متوصف» أو «على قولة راعي الوصف»، لأن قائل المثل مجهول الهوية، وقد وصل إلينا عن طريق كثرة تكراره على الألسنة في مواقف مشابهة، فالغرض من هذا أن نتعلم الاحترام والأخلاق والسنع، واحترام كبار السن، وتصحيح أي سلوك غير جيد،





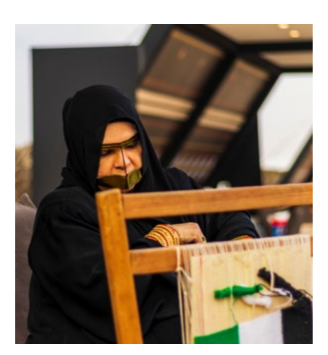
110 المرأة والأمثال الشعبية: الإرث والتغير 2024 سبتمبر 294 سبتمبر 294 سبتمبر 2024 110 المرأة والأمثال الشعبية الإرث والتغير





وأيضاً (تقول حق القمرْ قم واقعد مكانكْ): وأصل المثل: تقول الفتاة الحسناء للقمر: قُم وأنا أقعد مكانك، يُضرب في وصف الفتاة الحسناء، بحيث يمكن الاستغناء بحسنها وجمالها عن نور القمر. (اللي ما يزرع الدبّاس ما يأخذ بنات الناس) وهذه إشارة إلى أهمية نخلة «الدباس» ورطبها الشهية المشهورة بقدرتها على تحمل طبيعة المناخ، وكيف جعل قدرها من قدر المرأة ورفع من مكانتها. (قلب الأم على الولد والولد قلبه على الحجر)، والذي يعبر عن شدة حب الأم لأبنائها وعن اهتمامها العميق بمصالحهم وسلامتهم، فلا تكون استجابتهم لحب والدتهم بالقدر اللازم وبالمثل من الحب والاهتمام بل يكون الرد بقسوتهم عليها. و(أم الروازن لا غنى الله من غناها): يعتبر من الأمثال المتداولة والذي يحمل بين جنباته قصة وعبرة، عن امرأة فقيرة وجميلة





باحثة من الإمارات

#### المصادر والمراجع:

وتحدياته 🔳

1. «من أفواة الرواة: مأثورات من التراث الشعبي»، على عبد الله الفياض، قطر: وزارة الثقافة والفنون والتراث، 2009، الطبعة 2.

والأخلاق الكريمة الفاضلة، وإما أن تكون سيئة الخلق شرسة

الطباع تقلب حياة الزوج رأساً على عقب وتملأ البيت نكداً

وخصومات لا تنتهى، فتهدم البيت قولاً وفعلاً وتعشعش فيه الخفافيش والظلام. الملخص بأن المثل الشعبي يلخص خبرة

الجماعة، ويقدم بصياغة سهلة التداول لقيمها وتقاليدها

وأعرافها الاجتماعية، فهذه الأمثال عبارة عن رسالة تربوية شاملة وعفوية الغرض منها التنبيه والتشجيع والتحبيب أو

التنفير من سلوك سيء. والمرأة بأدوراها كافة كزوجة وأم

وجدة وخالة وعمة ... إلخ، تعتبر إضافاتها رصيداً قوياً ووافراً

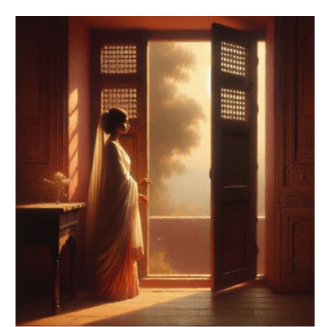
في الثقافة الإماراتية على الصُّعد كافة وبأنواع التراث الثقافي

جميعه. فهي سيدة الموقف وبطلته لذلك لابد من تجديد

الأفكار والتعبيرات وتطويرها بما يتناسب مع الزمن الحالي

2. «السنع: قيم وعادات المجتمع الإماراتي.. منهج الحياة المستدامة»، د. محمد فاتح صالح زغل، والأستاذة فاطمة مسعود المنصوري، أبوظبي، نادي تراث

3. «المتوصف: أمثال وحكم من الإمارات»، عبد الله بن دلموك، دبي، مركز حمدان بن محمد لإحياء التراث، 2014، الطبعة الأولى.



كانت تمارس (الطرارة أي التسول)، وكانت تدور على البيوت لهذا الغرض، فرآها أحد الأمراء فأعجبته ووقعت في نفسه موقعاً حسناً، فقال في سره سأتزوجها وأنقذها مما هي فيه، وفعلاً خطبها من أهلها وتزوجها، وأتى بها إلى قصره ووضعها في غرفة عالية، وكلف الخدم بمتابعتها، ومع هذه العيشة حنت إلى أيامها الخالية، فكانت إذا أحضر لها الخدم الطعام تقوم بأخذه وتفريقه على النوافذ (الروازن)، وتدور عليها وتقف أمام كل نافذة وتمد يدها بقولها: «يا الله من مال الله»، كما كانت تفعل سابقاً، فلما رآها الخدم على هذه الحالة قالوا: «أم الروازن لا غنى الله من غناها»، فانتشر خبرها بين الناس وذهبت قصتها مثلاً.

وهناك أمثال يضرب به شعراً، يقول الشاعر:

إذا لــم تكــن في منــزل المــرء حــرةُ

تدبره، ضاعت مصالحح داره وهذا المثل يضرب في المرأة الصالحة والمرأة السيئة، وكذلك: بيت بليا مره ما ينقعد لي فيه

أما تجـــى تهدمــه ولا تجــى تبنيـــه

أى أن البيت الذي يخلو من المرأة أي الزوجة لا يصلح سكناً، ولا يمكن أن يكون محلاً للاستقرار الجسدى والنفسي، والزوجة حينما تدخل بيت الزوج أو عش الزوجية إما أن تكون زوجة صالحة تملأ البيت سعادة وغبطة وحبوراً بالحب والقناعة

## لوز الإمارات بشارة القيظ

#### 🌼 موزة سيف المطوع

قرص الشمس الملتهب ورياح السّموم تُنهك أجسادهم الصغيرة، يُسرعون إلى سيفة البحر ليرتاضوا ويرموا بأنفسهم بين الأمواج لتخفيف وطأة الحر، في طريقهم تهتز أوراق شجر اللوز في خفوت وهمس يخيّل لهم أن ثمارها تناديهم فتتلألأ وجوههم، يتسلقونها ويتغلغلون بين أوراقها للبحث عن ثمارها الناضجة، يمرحون تحت ظلها يُشاطرون بعضهم بعضاً السعادة وترتسم على مُحياهم ابتسامات ثغرة، ارتبطوا بها منذ قديم الأزمان، منذ أن جلبها التجار من جنوب الهند ومدغشقر، فتأقلمت مع البيئة المحلية وأصبحت جزءاً منها فشاركتهم الذكريات والحكايات.

شجرة اللوز «البيدام» شبه دائمة الاخضرار، تعيش لأكثر من ثلاثين عاماً وارفةُ الظلال متساقطةُ الأوراق إما دفعة واحدة وإما بالتدريج حسب النوع، بعد زراعتها بأربع أعوام تُقطف

ثمارها الحلوة الشّهية، تُزهر مع دخول الرّبيع في سعد السّعود «مارس»، تحب الماء فيُداوم على سقيها حتى يشتد عودُها، ليباعد بعدها بأيام السقاء، طبيعتها تتحمل ملوحة المياه وجفاف التربة، زُرعت في أفنية المنازل للاستفادة من ظلها ولتلطيف درجة حرارة القيظ، وفي الشوارع والحدائق لتزيد من جمالية المكان وللزينة، فطولها يصل حتى 20 متراً، تنمو فروعها أفقياً، ذات أوراق بيضاوية تنمو بشكل متورّد على قمم الفروع، ثمارها بيضاوية تتنوع ما بين البيضاء والحمراء والشهلاء.

يجمع العِنْقاشْ «بذور اللّوز» في مكان مكشوف حتى يجف، تزرع «العنقاشة» بعد إزالة قشورها وأليافها في إصيص ذو تربة مسمدة، عندما تصبح فسيلة تنقل في سهيل إلى تربة مسمدة بسماد عضوي مخلوط برماد لتقوى الشجرة، ويحافظ على عرق الشتلة الوتدي كي لا تختل وتموت النبتة فبطن الخشب فارغ وخشبها لين، وتدك جيداً حتى تثبت ويترك مسافة واسعة بين كل فسيلةٍ وأخرى لتأخذ مساحتها عندما تكبر ويقال



«بَقِدها عَني، وخِذ حَقها مِني»، وفي المنازل يترك مسافة تزيد عن متر بينها وبين حائط المنزل كي لا تؤثر على الجدار عندما تكبر، وتكسر البذرة ليجمع «اللبّوح» ويؤكل فهو ذو طعم مميز ولذيذ، ويزرع بعضهم «اللّبوح» بعد لفه بمنديل ورقي ويرطب بالماء ثم يدك بالتراب، ويفضل دائماً عدم شراء فسائل شجر اللوز من المشاتل لضمان جودته وأصالته.

تحوي الشجرة على الزهور الذكرية والأنثوية حيث تمثل الذكرية قرابة ثمانين بالمئة (80 %) من مجموع الزهور، المثمر منها اثنان في المئة (2 %) فقط، الزهرة الأنثوية فيها ثمرة وتنبت في بداية الشمروخ وفي نهاية الشمروخ الزهور الذكرية وفيها عصا صغيرة بمجرد اكتمال التلقيح تتساقط فتملأ الأرض، تُقلّم كل سنة لتتفرع أكثر وتقوى وتصير ثمارها ألذ، تغطي الشجرة نفسها بالأوراق لتحمي ثمارها من العوامل الخارجية كأشعة الشمس والهواء مشابهة بذلك شجر الليمون والتين والترنج والرمان.

عندما تحمر أوراق شجرة اللوز لتتساقط وقبل الإزهار تقلم في منتصف النعايم والبلدة «منتصف يناير وفبراير» بكسر الأغصان الضعيفة الناشفة والمتراكبة ويباعد بين الفروع لإتاحة مساحة لتمتد الشجرة فيصبح كل فرع منفرداً، ومنه يتفرع لفروع عدة أخرى تتراوح ما بين فرعين إلى أربعة فروع، يصل طولها إلى عشرة أمتار فتعطي ناتجاً قوياً من الثمار ويختفي البق من الشجر.

في البلدة «فبراير» يطعم اللوز بأخذ فرع مثمر فيُجرّح يمنةً ويساراً ليشبه القلم ويطعم في الفرع اللي بجذعه عيون كثيرة فيعرى من الورق وتطعمه بالقلم، ويجرح العود ويركب عليه،

♦ شجرة اللوز «البيدام» شبه دائمة الاخضرار ، تعيش لأكثر من ثلاثين عاماً وارفةُ الظلال متساقطةُ الأوراق إما دفعة واحدة وإما بالتدريج حسب النوع، بعد زراعتها بأربع أعوام تُقطف ثمارها الحلوة الشّهية، تُزهر مع دخول الرّبيع في سعد السّعود «مارس»



على أن يكونا كلاهما بالسمك نفسه ويغطى بقرطاس. آفات شجرة اللوز تظهر مع زيادة الرطوبة وعدم التقليم قد يفتك بها، كالفطريات والدود وذبابة الفاكهة التي تستهدف الثمار الطرية فتضع بيضها فيها فتفسده، ولتجنبها يوضع لها

المبيد ويوقف استعماله مع دخول سهيل، وما زال الكثير من المزارعين يتبعون الطريقة التقليدية بإشعال النار بالأوراق الخضراء فيقتل الدخان الحشرات والآفات الزراعية.

استخدمت أوراق شجر اللوز كضمادات وفي علاج الجروح والصداع والإسهال، ويغطى به الخرس لتخزين التمر والدبس لأطول فترة، وكان يصبغ به الملابس خاصة الرجالية، ثماره فاتحة للشهية ملينة للمعدة مبيضة للأسنان وأغصانه الخشبية وقود للنّار، أوراقها سماد للتربة يعزز من خصوبتها وغذاء للماشية •

صحافية وكاتبة إماراتية

115 وز الإمارات بشارة القيظ 114 لوز الإمارات بشارة القيظ



# تراث المدن العتيقة التونسية

#### 🎡 هشام أزكيض

تتولى الدكتورة زينب قندوز غربال منصب أستاذة مساعدة في المعهد العالى للفنون الجميلة بسوسة في تونس، حيث تُدرِّس مادة التصميم. وبفضل خلفيتها الأكاديمية المتميزة، فهى مهندسة تصميم داخلي حاصلة على الشهادة الوطنية في الفنون والحرف بتخصص الهندسة المعمارية الداخلية، وحاصلة على درجة الماجستير في الجماليات وتقنيات الفنون، وعلى درجة الدكتوراه في علوم التراث. وكباحثة في التراث المعماري، أسهمت بمؤلفات جماعية تُعنى بالعمارة التقليدية، وتكتب وتحكّم في العديد من المجلات العلمية الدولية. وتعكس أعمالها التزاماً عميقاً بالحفاظ على التراث

المعماري وتوثيقه للأجيال القادمة. وقد جرى الحوار التالي

## ما الذي دفعك إلى الاهتمام بعلوم التراث؟ وما المقصود

جاء تعريف علم التراث حسب منظمة إيكروم ICCROM (المركز الدولى لدراسة صون وترميم الممتلكات الثقافية) بأنه مجال من البحث متعدد التخصصات، معنى بالدراسات العلمية للتراث الثقافي أو الطبيعي والمبنى على تخصصات الدراسات الإنسانية والعلوم وغيرها من المباحث. حيث يركز هذا العلم على تعزيز فهم ورعاية والاستخدام المستدام للتراث بشكل يستطيع من خلاله إثراء حياة الناس، سواء في الحاضر أم في المستقبل. والتراث ظاهرة إنسانية، فلكل أمة تراثها،



على الرغم من أن الأمم تختلف من حيث عمق تراثها الحضاريّ في التاريخ، ولعل الاختلاف لا ينفي اشتراك جميع الأمم في تراثٍ إنساني عام. ولهذا، فإن التراث يحوي التراث الوطني أو وظَّفت تخصصي في الهندسة المعمارية الداخلية لخلق جسر المحلى «ما هو حاضر فينا من ماضينا» والتراث الإنساني «ما هو حاضر فينا من ماضي غيرنا».

> الماضي وتقصّى لأثر السلف تيمّناً بحياة أفضل للخلف. ولعل شغفي بالتراث هو الذي أضفى على تخصصي نوعاً من الفرادة لا سيما أننى لم أدرس التراث في تكويني الأكاديمي كمرحلة أولى على الأقل بل كان توظيفاً لهذا التخصص المهم في عملي

على رسالة الماجستير في جماليات الفنون وتقنياتها ومن بعدها كانت رسالة الدكتوراه في علوم التراث التي من خلالها للتواصل بين التقليدي والحداثي والتراث والمعاصر. توليفة جعلت من التراث حجر أساس في بحوثي العلمية وأسعى ومن هذا المنطلق، أعتبر أن علم التراث بوابة لنبش ذاكرة من كتاباتي لإخراج إرثنا المعماري وأثمّن تاريخاً ماضياً وآثاراً نناظرها وتراثاً هو بعض من مستقبلنا.

إذا كان التراث مفهوماً عاماً، فما الجانب الذي حظى باهتمامك منه؟

بين التاريخ والآثار والتراث فوارق... فالتاريخ يعنى تحديد الزمن



رُّاثُ / 2024 سبتمبر **2024** 117 116 زينب قندوز غربال: تراث المدن العتبقة التونسية



وأحداثه، بينما الآثار (كعلم) هو البحث فيما تركه الإنسان والفكري خلال التاريخ. شخصياً لست دارسة للتاريخ لأوثّق، ولا عالمة في الآثار لأبحث فيه، لكني أعمل على التراث كمادة وأبحث في أثر الأثرْ شكلاً ومبنى ومعانى... لعلّ الاهتمام بالتراث عموماً لا ينحصر في تعريف واحد ولا يتقيّد بتخصّص بعينه - في نظري أنا طبعاً - سواء لتخصص الباحث أو نوع التراث، فالمجال البحثي هو المُحدّد الأساس والأول لخط سير القراءة هي الحال تكون صورة مقبولة ومنتمية إلى مجتمعها. عامة والفضاء السكني بصفة مخصوصة، فتكون الرحلة التي فيه وتوصّلنا إلى عتبة الاقتدار بالتعامل وإياه وإعادة قراءته. متستّر ويصرح علينا بما يريد لا ما نريد.. له مخيلة حاضرة مع مغلق إلى فضاء مفتوح على المُغيّب.

مخيلتنا. إنهما متجاوران - مخيلته ومخيلتنا - وكلاهما مبدع من بقايا مادية. التراث ينشغل بالنتاج الثقافي والحضاري بانشغاله بالآخر... لعلّ أول ما يهمنا في هذه البيوت التي ننسبها على طراز العمارة التقليدية هو خضوعها للتقاليد إذ إن العمارة - التي تتأسس على تقاليد معمارية تخصها - يتاح لها أن تبنى أسلوباً يميزها. وعندما يكون مصدر هذا التقليد نوايا المجتمع المحتكمة إلى فكر وعادات وقيم لها حضورها وتدخلها في سلوك الأفراد وتنظيم علاقاتهم الاجتماعية، كما

الاستقرائية. تخصصي الأول كان في الهندسة الداخلية ما شخصياً، أعتبر الفضاء الداخلي حيزاً للرؤية والفعل يجعل عملي منحصراً بين جدران المباني وحدوده رسمها والممارسة: تتعدّد القراءات بتعدّد القرّاء وتباين مرجعياتهم، التخصص مُسبقاً. غير أن ضيق المساحة فتح باب القول لما ما يسمح للفضاء الداخلي بأن يكون مخزوناً تراكمياً وثراء لم تُصفحه الجدران الصمّاء وتقنيات الهندسة الصارمة لحيّز مصادرياً لمرجعيات تُراثية، إنثروبولوجية، ثقافية... وعليه، مُشبع بالتفاصيل متمثّلاً في التراث الذي يكسو المبنى بصفة \_ يستحيل السكنُ حاوياً لدلالات لا مُتناهية، وهو ما يفسره زخم العطاء الدلالي الذي يمنحه الفضاء السكنى كفضاء للتأويل نخوض. بالدخول لأعماق الفضاء السكني التقليدي والكشف قابل للتجديد في كُل مرة تغيّر القارئ أو اختلف أسلوب القراءة عن ذاكرته المكتوبة أو المخزونة فإننا نكون قد اندمجنا أوحتى زاوية القراءة عينها... فتكون المحصلة في كل مرة جولة جديدة من التأويل بمسوغات أجدّ. يرتفع نسق القراءة أسلوباً للمكان لغات عديدة يقول بها اعترافاً علنياً أو ربما هو متوار وممارسة كلما تعمقنا في العمل البحثي لننتقل من فضاء

#### حدثينا عن أهم المعالم المجسدة للتراث التي تُعبّر عن الهوية التونسية؟

لعلّ الحديث عن تاريخ معالمنا وإرثنا وتراثنا لا يكفيه مُجلّدات لتفي حقّ تعداده. إن 3000 سنة حضارة كفيلة بأن تجعلنا نتخيل ما تحمله تونس من إرث حضاري رصين كمّاً وكيفاً ولعلّه وعلى سبيل الذكر لا الحصر نجد المدينة العتيقة في تونس التي قد حافظت إلى اليوم على تراث إنساني معماري حضري عربي وإسلامي فريد من نوعه يصون الذاكرة الشعبية والوطنية لتونس وللبلاد ويجسم أصالة مدينة ظهرت إلى الوجود منذ ثلاثة عشر قرناً. حيث حافظت على الطابع الحضاري التونسي. هذا وقد صُنفت المدينة العتيقة في تونس منذ عام 1979 لدى منظمة «اليونسكو» بصفتها تراثاً ثقافياً للإنسانية.

#### بنظرك كيف يمكن صيانة التراث المعماري؟

يشكّل الوعى بقيمة التراث المعماري والعمراني أولى خطوات صيانته. إن الحاجة ملحة اليوم للتعرف على التراث وفهمه في مستوى الأنماط المعمارية ومكوناته الجمالية والفكرية من أجل صيانة ناجعة تأخذ في الاعتبار مختلف مكوناته الفكرية والثقافية والسوسيولوجية. كذلك على عاتق المجتمع المدنى مسؤولية كبيرة في الحفاظ على موروثنا المعماري، فاستدامة الصيانة لا تستقيم إلا بوعى وطنى لضمان الاستمرارية.





إن قرى الواحة ومدنها في الجنوب التونسي هي متحف مفتوح وذاكرةٌ حيةٌ، تشكّل عمارتها أهميةً كبرى من النواحي التراثية والثقافية والبيئية، ويمثل بقاؤها شاهداً على تفردها صناعةً وممارسةً؛ فهي حصيلة ما أنتجه الأسلاف في تفاعلهم مع المحيط الطبيعي، تتجسد فيه خبرة الماضي مجتمعةً في مجال محددٍ. وكذلك هي دليلٌ على قدرة التكيّف مع المعطيات الطبيعية الصعبة، فليس المعمار كامناً في الواحة كمعطى طبيعى سابق، بل نتاج عمل وخبرة؛ فالمعمار وليد الموقع، وخبرة السكان تتبلور من خلال ملاحظة إمكانات المواد، وكسب المهارة. وتعتبر المكتسبات من مجموع الخبرات المتوارثة إرثاً قيماً، لذلك تنزع الجماعات إلى نقل الخبرة من جيل إلى جيل؛ إذ إن الأشكال التي تنشأ من عمليات العمل الجماعية تميل إلى الثبات، ولا تقبل التغيير بسهولة؛ وما أنتجه السلف ألزم

لقد حاولنا من خلال دراسة هذا النمط من الإنتاج المعماري فهم خصوصيات السكن التقليدي في الجنوب التونسي عامةً، والفضاء الداخلي للسكن نفسه خاصةً؛ فمساكن قرى الواحة ومدنها التقليدية طاقة تشكيلية كامنة في معمار مكشوف/

رُّاثُ / العدد **299** سبتمبر **2024** 119 118 زينب قندوز غربال: تراث المدن العتبقة التونسية



سكن، وطريقةً عيش؛ ويظهر قدرة على التكيف مع المحيط، تأسيس نوع من التواصل والاستمرارية مع هذين التراثين. الحميمي مع الموقع. وعليه، فقد أتاحت لنا دراسة تشكيلات وقيم ومبادئ. هذه العمارة المحلية تبيين قدرة هذه المراكز الداخلية على 3. ضرورة الاهتمام بمواد البناء التقليدية التي استُخدمت في إنتاج وتطوير فن معماري مخصوص؛ كما اتَّضح لنا أن العمارة التقليدية إنتاج معماري تلقائي مشروط، فهي تتم بوساطة إبراز العناصر المعمارية والزخرفية في الواجهات التراثية بما الخبرات المحلية؛ ويُستخدَم فيها كل ما تنتجه الطبيعة من يتناسب مع تقنيات البناء الحديث. مواد، وفيها ابتكار لأسلوب التعامل مع البيئة وأقصى محاولاتِ للاستفادة منها، واحترام البيئة المحيطة والتعامل مع عناصر تقصدين بها؟ الطبيعة بالتناغم والاندماج والمساهمة، وليس بالتصدي يعرف التصميم الداخلي بأنه فن تخطيط وتصميم وتجميل ويتشكل الفضاء تدريجياً من خلال تفاعل التجارب المتراكمة التي تختزل بعضها بعضاً بالتكامل والمواصلة. لعل سعينا وإمكانية أن تكون العمارة المحلية حلاً لها لا عائقاً، منها:

متستر يكتنِه الواقع بكل تشابكاته وأبعاده؛ ليفرز المجال لغةً 1. ضرورة حفظ التراثين الحضاري والاجتماعي وصيانتهما، أو ونظرة للحياة التصقت بتضاريس الأرض، بتوافق الحاجات 2. من الواجب على أي بيئة عمرانية قيّمة أن تتجاوب مع والمطالب الاجتماعية والوظيفية مع الوسط المحيط، وتواصلها المتطلبات الحضارية والاجتماعية لقاطنيها من عادات وتقاليد

المباني التراثية، والتي لها أثر كبير في البيئة، إضافة إلى أهمية

## أنت متخصصة في شؤون «الهندسية الداخلية» فماذا

والتحدى والمقاومة. ويستدعى الفعل قدرات تصميمية المساحات التي من صنع الإنسان. أي إنه مجموع التخطيط أساسها الخبرات المتراكمة المتمثلة في الإرث المهاري والتقني. والتصميم للفراغات الداخلية التي توفر حياةً ماديةً ونفسيةً متوازنة لمستهلكي الفضاء الداخلي. ويرتبط هذا المجال ارتباطاً وثيقاً بهندسة العمارة، وعلى الرغم من وجود اهتمام المتواصل إلى صون هذا الإرث المعماري والحذق المهاري واضح بجماليات الأماكن وتصميمها على مرّ العصور؛ فإن بالترميم «المشروط» لا يمنع من طرح بدائل لإعادة الهوية مجال التصميم الداخلي ما زال حديث النشأة نسبياً، ومن الجدير بالذكر أنّه تم إطلاق اسم الديكور الداخلي عليه في



القِدم والذي كان فضفاضاً وافتقر إلى التحديد، ممّا أدّي بالمتخصصين لاستخدام مصطلح أكثر دقة فأطلق عليه اسم التصميم الداخلي والمعروف باسم الهندسة المعمارية الداخلية أيضاً. كذلك، يطلق عليه حديثاً بالتصميم الداخلي وتصميم الفضاء. رغم تعدّد التعاريف وتداخلها فإنها تجتمع في خانة واحدة الهدف منها تطبيق حلول إبداعية وتقنية داخل هيكل معين، لتحقيق بيئة داخلية مبنية، تكون فيها هذه الحلول عمليةً، وتعمل على تحسين جودة الحياة وراحة في الجنوب التونسي مبنيٍّ ومعنيٍّ؛ فكان المؤلِّف «تجاذبات شاغليها، ومنح المكان شكلاً جميلاً وأنيقاً.

> لديك كتاب بعنوان «تجاذبات المكان والذاكرة» وهو من إصدارات معهد الشارقة للتراث، فما أهم القضايا التي حازت اهتمامك في ثناياه؟

> لعل العمل على مجمل العمارة التقليدية قد أثار اهتمامنا منذ سنوات، فكان أن بادَرْنا بدراسة ملامح السكن التقليدي في قبلًى القديمة في الجنوب التونسي عبر تقديمنا جُذاذة موضوع بحث للماجستير. والموضوع العام ها هنا فرَض نفسه باستحقاق من منطلق تخصُّصنا بالهندسة المعمارية الداخلية؛ فالنصيب الأكبر كان للفضاء السكني كأرضية عمل، وأهم المقاربات، التي استنتجناها على امتداد مرحلة العمل

على الموضوع، تمثلت في أن ذلك البناء كان بمنزلة باكورة تجارب الأسلاف على تواترهم، وخبرات متوارثة، كما كان نتاجاً لممارسات في البناء والتشييد احتُفظ فيها بالأفضل؛ فكانت دروساً في البناء وفي طرائق الإنجاز. ربما يكون البحث المُكثف في طوايا مساكن (قبلي القديمة) باعتبارها مثالاً شاهداً على عمارة المسكن الواحِيّ التقليدي، هو ما دفعنا إلى مزيد من التعمق في دراسة هذا النمط التقليدي لقرى الواحة ومدنها المكان والذاكرة» قراءة واستقراء ـ بعين المصمّم الداخلي ـ لمجال معماري تقليدي متفرّد كانت سبباً في استخلاص الكيفيات التي نستطيع عبرها تكوين تصور شامل لفهم الفكر الذي نتج عنه ذلك السكن من أجل إقرار إمكانات أخرى في التعامل مع هذا التراث المعماري بدراسة عمارة الواحات التقليدية في الجنوب التونسي؛ على المستوى العام كظاهرة لعمارة عضوية، ولبلورة النظرية المؤسسة لهذا النمط من الإنشاء التلقائي، وعلى المستوى الخاص كمنطلق لمشروع (نظري/ تطبيقي) ضمن سياق تجديد لصورة عمارة الواحة «المستحدثة» بملامح عمارة الواحة الموروثة فكرياً وعملياً •

كاتب مغربي

رُّاثُ / العدد **299** سبتمبر **2024** 121 120 زينب قندوز غربال: تراث المدن العتبقة التونسية

## فاكهة البيان

# الشاعر ربيّع بن ياقوت

#### 🌼 مريم النقبي

في الثاني والعشرين من مايو من هذا العام، فقدت الساحة الأدبية علماً من شعرائها ممن منح الشعر والقصائد وممن أضفى على شعره ابتسامة القوافى وفاكهة البيان رحل الشاعر الكبير ربيّع بن ياقوت النعيمي، الذي وافته المنية بعد مسيرة طويلة مملوءة بالإبداع والإمتاع. ويعتبر الشاعر ومحمد بن سوقات، وأحمد بن خليفة الهاملي، وعلي بن ربيّع بن ياقوت - رحمه الله - واحداً من أبرز رواد الشعر في

> ولد شاعرنا - رحمه الله - في عجمان عام 1928، وبدأ تعليمه في الكتاتيب منذ سن مبكرة، لكنه لم يستمر طويلاً. وبحث عن عمل ليعيل نفسه، ثم سافر إلى الكويت في أواخر الأربعينيات من القرن الماضى برفقة مجموعة من أصدقائه الشعراء، مثل: حمد خليفة بوشهاب، وراشد بن صفوان. وكان في بداية العشرينيات من عمره، وهي الفترة التي اكتشف فيها موهبته

> انضم ربيّع بن ياقوت إلى أسرة برنامج «مجلس الشعراء» الذي أسسه حمد خليفة بوشهاب في تلفزيون دبي في أواخر الستينيات من القرن الماضي، مع مجموعة من شعراء الجيل الذهبي في تلك الفترة، أمثال: راشد الخضر، وسالم الجمري،



رحمة الشامسي، واستمر ربيّع عضواً في البرنامج رغم ظهور

ولشعر ربيّع نكهة خاصة، ففي شعره رقة في الألفاظ، وفكاهة الدخيلة، والغزو الفكري للشباب، كما ناقش الكثير من القضايا المغفور له الشيخ زايد بن سلطان آل نهيان - طيّب الله ثراه وكذلك في القصائد الوطنية، وتغنى بهذه القصائد العديد





#### من قصائده:

بين الحدائق والنوافير

صـــوت البلابـــل والعصافيــ

والرّاعبـــى تغريـــده ايثيـــر

ربت الغضى سيد الغنادير

بط ران يتْبَخْتَ رتبختي ر

ابكارع رب تشبه الحور

يا بوخليفة جان بتثير

بَـــرق وخدّرنـــى تخديـــر

مالـــه علّيـــه حــقُ ميصيـــر

هـــذا الحكي مــا هـــوب تهذيــر

عدنا الحكم شيوري ودستيور

ومــــا بيـــن فِــــلُّ أو بخــس وزور

على نَغَــــمْ شـــدوم لطيــور

اشجان من في الحبِّ مجبور

يختـــال بيـــن الزهـــور ويــــدور

وَلَّـــد المهـــا طايـــشْ ومغــــرور

ربّـــي وصورهِـــن تصويـــر

شاعــــرك مـا بــه عــوق دختــور

وارفـــق عليّــه مــول ما تــور

وانا عنه يا شيخ مقصور

وله كذلك: مشتاق انا للبحر مشتاق للسيفه مشتاق انا للبحر انظر عواصيفه خلیتنا یا بحر ما تذکر أحبابك جرح الهوى في الحشا صعبه تكاليفه جرح الهوى ما برى وجروحه مخيفه نشوة عمر وانقضت نلعب على ترابك نشوة عمر وانقضت وحلم وقضى طيفه مشتاق انا للبحر مشتاق للسيفه

ومن قصائده الاجتماعية التي نالت شهرة واسعة «علموها الرقص والغنّا» التي يقول في مطلعها:

علموها الرقص والغنا خرجوها البنت فنانه دربوها كيف تتجنا تلعب الجمباز شيطانه وفروا لها العود والغنا وهى مثل الأرض عطشانه يوم هذا العلم هونا اكره الله العلم واعوانه

شاعرة وباحثة إماراتية





وجوه جديدة، ورحيل معظم شعراء ذلك الجيل الذهبي، وظل محافظاً على تألقه رغم تقدمه في السن، فشارك في برامج إذاعية كثيرة، وفي العديد من الأمسيات الشعرية.

وغزل، وحكم جميلة، ولا تزال الكثير من قصائده محفوظة في ذاكرة الناس، وتطلب منه في الأمسيات والبرامج الإذاعية، وقد طرح من خلال قصائده العديد من ظواهر المجتمع السلبية، كالزواج من أجنبيات، وغلاء المعيشة، والواسطة، والعادات العربية في أشعاره. وهو بالإضافة إلى ذلك نظم قصائد في حب

> الاعال الكامله C13 (C15)

رُأِثُ / اعدد 299 سبتمبر 2024 123



#### 🏶 خالد صالح ملكاوي

والذيد، وغيرها من مناطق الاصطياف تتزين لاستقبال ضيوفها من أهل الساحل، تحملهم قوافل الإبل المحفوفة بالفرح، والمسكونة بأمانى راكبيها الذين ينتظرهم لون الجميع لانتهائه جلَّ الحساب. وكان للموسم استعدادات الواحات المختلفة على ظهور الركائب. يرسم سالم بن على بن فارس المزروعي لوحة لهذه الركائب المسحوبة بعضها ببعض بتتابع يتَّسق مع التواء الطريق، بينما الفراش الخاص بالحريم فوقها والمصبوغ بألوان مبهجة، تفوح منه رائحة الزعفران الثمين ذي اللون الشبيه بلون دم الذبائح وهو يسيل على الخدود:

احيـــــد الهــــــنْ فرايــــــح يـــوم الليــــال اسْعـــود داســـاً رؤوس المعالـــي

واهـــــل الركـاب اتقـــود خدمــه عيــــم وهنـــود والزعف ران الفايـــــح لــــــــ ينشـــــرى بنقـــــود نضِحَ ـــه علــــي لُخــــدود للارتحال إليه، وفيه تتقاطر العائلات التي كانت تحضر إلى ويصف أحد الشعراء دليلاً يعمل على نقل سكان الجزر إلى ليوا يوم يبدأ الموسم، لا يضلُّ الطريق أبداً، ويواصل مسيره في الظلام، يدوس التلال الرملية العالية والمنخفضة للوصول إلى ساحل البحر بعد العصر، فيقول فيه: بدعـــــى الهجــــــن نكالــــــــــى

دلیلہ ا مالے

يــوم يحضـــر الوعـــــد سراها بالزهاد

وتوط ن بالنك برق وري ودٍ مراضي ف نبغــــــي عقــب مقيالـــــــــــــ

وفي قصيدة للشاعرة عفراء بنت سيف من أبوظبي مطلعها: قيـض اليزيـرة هـب على الكيـف

عســــى يشلنا عالـــى الشـــان تسترجع ذكريات أيام الصيف، وتحكي كيف كان الناس إنْ روَحوبــهُ مِـــنْ بـــدعْ سيـــف ينعمون بالراحة في العين، حيث الهواء الجميل والثمار اليانعة الدانية القطوف، وتصف الموارد التي تمر بها القافلة مورداً وتتابع وصفها: مورداً، كما تصف استقبال الناس لهذه القوافل بالترحاب لِـــى مثلْهــم ما يلْحَقَــه هيْــف والتكريم، فتقول:

من يوم قرَّب موسم الصيف عنا الغضى نوى جدى عمان مِنْ بوحيايين معاطين أهو الذِّخرعنْ كلل منْ كلان لئ مِنْ خلے مِجْتَّنْ ما شيف غُـوده ابْغايـات الصّبـا زان

ل\_ئ زاهيات ابْرق\_مْ لْبطان

إِنْ قَرِّبَـــوا حــــولِ مناحيـــــف

يللِّــى زَهــنْ بــه بيــن لَضعـان نضوى ضافى ليعد حُولٍ ولا ينَّكُ مَناجي ف ما ياهن أ الدَّلال بثمان يُوط ن على روسْ المشاري ف والزَّيْنِ متْنوم سن أوْ طرْبسان

قَصَّ نْ عراجي بِ أَوْ نَجْيان لِمْقَيَّض في وسطْ حيشان

ساله ركض ابْغَيْ رتصْريف ایْخَ رِفْ بِجْ سِ هـوبْ عـوان ما يا رطَبْهم في المِخساريف فـــى اسْفِفِــه مع لُومــى أوْرمّــان وين الفَلَى سوَّى لَـه أو حيْـف على العِوا ضِدْ شَبْ بستان شَرجي المَنامة عُودِ امْنيف

عـودٍ رجْزُ فـئ سبعـةُ افْنـان

ِ الْحَدِّ / 2024 سبتمبر **2024** عدد 125



وإن هَـــبْ شَرتــا الكُــوس لْمَريــف بَيَّيِــبْ لــه مــن الجَـــتْ ريْحـــان

#### موسم للحفاوة والفرح

كانت الواحات تكتسي بثوب جديد من النشاط ونمط موسمي من الحياة والتواصل والتَّواد. ها هو خميس بن راشد بن زعل الرميثي يَسعد بالحضَّار الذين يقصدون مدينة العين للمقيظ، وينعتهم بهدايا القيظ من أهل الكرم والجود الذين يجاورونه من شتى المناطق، فيقول:

بانت على عيني روايات على على غفيت بغايات النوم

يست يساب إنسا هدايست دال السعاد لي دوم

دخيلكــــم ياهْــــــل الحمايــــــا

ياهْـــل الشـــرف لــي ينطـــــرى دوم

ثيب وا عليّ ه يافّرباي السنه يوم بازوره م لوفى السنه يوم

باروروسیم سوسی است

ما دامت اعْضامي قوايا

جسمي بخير وعندي اعْدوم ويذكّر علي بن سلطان بن بخيت العميمي بموسم القيظ في قصيدة مطلعها:

لوّل زمــان الصيـف حضّـار

ع اظهر ورهين تقطع الفي ويصف بعض مظاهر الكرم، وأجواء السرور التي كانت تشهدها الواحات، فيقول:

راعــــي الكـــرم ماهـــوب فشْــــــار

جـاب العطر والعود صنفيْ يشبه على غرزان الأقفار

ليلــــــــة ضــــــوى تزهيبــــــه الدار

والناس لأجلل ارْضاه تمشي

لـــه شيّـدوا عرشـانِ اكْبــار

وللضيــــف بالترحيـــب يثْنــــــيْ

ما حطّ خدّامـــه وبشكــار مـا يفهمـون البــنّ لخْـدىْ

والبـــن مــن يحـــرق علـى النــار

ذوقـــه تغيّـــــرلــو بَيَصْفــــي

وفي ليوا التي اعتادت استقبال حضًارها، يصف خميس بن حمد السماحي خيرات مقيظها فيقول:

ع اظْه ورهينٍ تقطع الفيْ فيها سعيد الحظ يهنأ ويرتاح

وصلاة ربيع ع مناظر شجرها

تلقى العنب والخوخ فيها وتفاح وفيها الأشجار اللي تنوّع ثمرها

وفيها مناطـق زاهيــة طيـب وافـــراح

يا سعد من زار الديار ونظرها

#### وداع الموسم

ولكل موسم نهاية، وفي بعض أشعاره التي تصف موسم الحضارة ونخيل الذيد، يقول الماجدي بن ظاهر في وداع الموسم:

وجات الصفاري وزل المقيض وبانت غبيشه لواضي اسهيال وعاد البدو للمفالي تشوم ودنو إلشوقي عبين ثليال

ويصف أحمد بن عبيد المنصوري مغادرة البدو بعد انتهاء موسم القيظ إلى الأراضي البرية التي أتاها المطر في القيظ، فيقول:

القيــظ قفــى وأصبح سهيــل لمــاع والبــدو شــدوا مبعديــن النتوعـــى

شدوا جـــدا الصفار وحــدوده وسـاع ربع نجيــب ومــن بعيـــد الفيوعـــى

راعــي الغنـــم مـاداس قفــره ولا لاع

عليــه من حقــب القياظـــي ريوعـــي

مرتاع عـــرب فرعــت عقـب مربــاع وبعیــد من دار الحضــر والزروعـــي

أما علي بن محمد القصيلي فيتحدث عن العادات والتقاليد وطبيعة الحياة في محاضر ليوا، ويصف، بدقة، تلك الركائب

رُونِيُ / العدد **299** سبتمبر **2024** 127

اشق رسِ لْكِ الْيديِ ن



روَّحــوا عقــب الهجيـره والمعشّ ا من سفيره والمحاض والمحاض والمحاض مــن شریقـــــه مبردیـــــن عيَّنـــوا في الــدار هَلْهــــا جادل غالىي زبونىك ف وق ردْفَ ه عکفتی ن قيَّظ وا وسط الخيام واكنـــزوا تمــر الظمــام م ن غ روس زرع اهله م وابتـــدا نَـوْ الغيــوم قربوا حيال تِعَسَّافُ يـــوم نــــووا راحليــــن كلّفوهــا بالحمـول مــن خيـار النــوق حـول حملها الدبِّاس لَصْفَر فـــى جلــــوده مـــا يليــــــ \_\_\_\_روا والج\_و هـــادي

لا ضِجِيـــج ولا منـــادي

إعلامي مقيم في الإمارات

#### لمصادر والمراجع:

 ديوان أحمد بن عبيد المنصوري، للشاعر أحمد بن عبيد بن جابر المنصوري، جمع وتحقيق وتنقيح وشرح: محمد بن يعروف المنصوري، أبوظبي، نادي تراث الإمارات، الطبعة الأولى، 2008م.

ديوان ابن بخيت، للشاعر علي بن سلطان بن بخيت العميمي، إعداد وتحقيق:
راشد أحمد المزروعي، أبوظبي، بيت الشعر بنادي تراث الإمارات، 2011م.
ديوان ابن زعل، خميس بن راشد بن زعل الرميثي، أبوظبي، نادي تراث

 4. ديوان السماحي، للشاعر خميس بن حمد السماحي، إعداد وتحقيق: راشد أحمد المزروعي، أبوظبي، بيت الشعر بنادي تراث الإمارات، 2012م.

5. ديوان القصيلي، للشاعر على بن محمد القصيلي، شرح وإعداد على مصبح الكندي وآخرون، أبوظبي، لجنة الشعر الشعبي بنادي تراث الإمارات، الطبعة الأولى، 2004م.

6. ديوان الونة، من الشعر الشعبي في الظفرة إمارة أبوظبي، جمع وتحقيق وشرح:
الكندي مصبح الكندي، العين، مؤسسة العين للإعلان والتوزيع والنشر، 1986م
7. لشعر النبطي في منطقة الخليج والجزيرة العربية، غسان حسن أحمد الحسن، أبوظبي، المجمع الثقافي، الطبعة الأولى، القسم الأول، القسم الثاني، 1990م.

# الثقافة الدينية في شعر فتاة العرب

#### 🥸 وديمة حمود الظاهري

اشتهرت عوشة بنت خليفة السويدي بلقب «فتاة العرب» تكريماً لمكانتها المرموقة في عالم الشعر النبطي وتأثيرها الكبير في الثقافة العربية، نشأت في بيئة غنية بالعلم والمعرفة، حيث كان والدها يحرص على استضافة كبار الشعراء والعلماء في منزله، ما أثر على تنمية مواهبها الشعرية منذ صغرها.

أبدعت عوشة في مختلف مجالات الشعر، من غزل ورثاء ونقد اجتماعي ومدح وإسلاميات، تاركة بصمة مميزة في تاريخ الشعر النبطي. تأثرت عوشة بشعراء كبار مثل الماجدي بن ظاهر والمتنبي، كما حظيت بتقدير كبار شعراء عصرها واحترامهم مثل المغفور له - بإذن الله تعالى - الشيخ زايد بن سلطان آل نهيان - طيّب الله ثراه - والشيخ محمد بن راشد آل مكتوم، نائب رئيس دولة الإمارات العربية المتحدة، رئيس مجلس الوزراء، حاكم إمارة دبي، حفظه الله.

فالثقافة الدينية من الأساسيات التي تستقي منها الشاعرة صورها الشعرية، من ذلك:

عسى يا راجع موسى على أمه ويا من رد يونس في دياره ويا مول على يعقوب يوسف وعز المصطفى يوم الهجاره تولف شمل من قلبه تفرق تصفي عيشته عقب الكداره فهذه الأبيات تستخدم فيها الشاعرة الدعاء بأن يؤلف الله بين من تشتت ويجمع شملهم (موسى وأمه ويوسف وعودته

وأبيات أخرى تتردد فيها أسماء الأنبياء، لتظهر لنا رصيدها من الثقافة الدينية المحاطة بالمعاني الإنسانية، ومن تلك الصور قصة سيدنا نوح عليه السلام، فتقول:

إلى أبيه يعقوب).

وبقيت جسم بلا روح هل كيف يبخل في علاجي كني غريج في بحر نوح لو في السفينة هوب ناجي وفي قصائد أخرى تذكر الأماكن المقدسة (قبلة المسلمين) مكة المكرمة فهي رمز للإيمان والتقوى في الشعر العربي، وتجعلها من ضمن الدعاء لله، كمثل قصيدتها:

يا لله يللي للعباد معوني يا من يدبر حكمته في الكوني

يا من إلى عبده دعاه أجابه ينصف وبأمره كل صعب ايهوني يا جابر العظم الكسير بلطفه وبعزته عز الضعيف الدوني أدعوك بالكعبة وما ضم الحرم وبجاه من لبوا ومن يسعوني ولا تنسى شاعرتنا شهر رمضان وتقديره، حيث تصوره في قصائدها باعتباره شهر الرحمة والمغفرة والعتق من النيران، فتقول:

شهر الرضا والصوم مجبل علينا والله يزودنا من الزاد تقواه نديه طاعة في فرح ما بجينا بالعافية والعفو والشكر لله نحيا على الملة وسنة نبينا ويدوم فينا الخير والأمن برضاه وتخلص الشاعرة بقناعة ثابتة بأن خير الكتب هو كتاب الله تعالى، بما يحتويه بكل ما يفيد البشر، فتحمد الله على ما أنعم به علينا من رحمة وخير ونعم:

نحمد الله لي وهبنا ما وهب نبتغي دينه وجنبنا الجحود وأنزل القرآن من خير الكتب فيه ما فرط بشي من الحدود

أكاديمية من الإمارات

#### المصادر والمراجع:

- عوشة بنت خليفة السويدي (الأعمال الكاملة والسيرة الذاتية)، توثيق وتأليف د. رفيعة غباش، متحف المرأة، ط 2، 2021م.

موقع عوشة بنت خليفة السويدي الرسمي، https://www.ousha.ae/index.html



129 القيظ ومواسم الفرح العدد 299 سبتمبر 2024 سبتمبر 2024 العدد 299 سبتمبر 2024 القيظ العدد 209 سبتمبر 2024 القيظ العدد 209 سبتمبر 2024 القيظ ومواسم الفرح



فاطمة حمد المزروعي كاتبة وباحثة من الإمارات

الأخوات أن العنود لم تحمل ولم تلد لأنها كانت تتحرك بنشاط

كبر فارس وأصبح في الثانية عشرة من عمره، تميز بالذكاء

والشجاعة. أخبرته والدته العنود بقصتها مع والده الشيخ حمد

وتحديها له. طمأنها فارس بأنه سيحقق أمنيتها. بدأ يعمل عند

والده في القبيلة ليجمع أخباره، وعلم أنه سيسافر. في القبيلة

الأخرى، سرق فارس سلاح الحرس ومؤونة الحصن، وفشلت

محاولات القبض عليه. قرر الشيخ حمد بنفسه حراسة السلاح

للقبض على السارق. علم فارس بالخطة وتنكر في شكل عجوز

مرّ الشيخ حمد على العجوز التي تطحن (وكان فارس متنكراً)،

وسألها عن السارق. أخبرته أنها تراه كل ليلة وادعت أنه ذهب

نحو البحر. عندما طلب منها الشيخ أن تستدرج السارق،

رفضت لأنها لا تستطيع ترك الرحى. تعهد الشيخ حمد بطحن

الرحى بدلاً عنها. وهرب فارس، تاركاً والده يطحن الحب حتى

الصِباح. أعلن الشيخ حمد في مجلس القبيلة أنه خُدع. وعرض

فارس القبض على السارق بشرط عدم معاقبته، فوافقوا على

ذلك. فارس دخل مجلس الشيخ حمد بثقة، مرتدياً أفضل

ثيابه، ووضع المسروقات أمامهم معترفاً بفعلته، قائلاً إنه أراد

اختبار من يستطيع القبض عليه. أدرك الشيخ حمد أن فارس

هو ابنه من العنود، لكنه لم يكشف الحقيقة في المجلس.

وعاد إلى بلاده، والتقى بالعنود ليقر بتحقيقها للتحدى، فحكت

ونادت ابنها فارس ليسلم على والده

تطحن الحب بالرحى في السوق حتى حلول الليل.

وتخدم في بيتها. اقتنع الشيخ حمد بكلام أخواته.

وأصغرهن العنود. اقترحت العنود على والدها الانتقال إلى المدينة قرب البحر للبحث عن رزق. وافق الأب، وانتقلوا إلى المدينة. كانت العنود ذكية ومنظمة، فقامت بتوزيع الأعمال بين أخواتها بينما ترعى الغنم، مما حسّن أوضاعهم المالية وفتح الأب دكاناً وبنوا بيتاً من الطين. سأل شيخ القبيلة، حمد، عن العائلة، وأخبره الناس أن العنود كانت وراء تحسّن أوضاعهم. أرسل الشيخ طلباً إلى العنود لتخيط له «كندورة»، ردّت العنود بأنها تحتاج معرفة مقاساته. أعجب الشيخ بردها وأرسل خادمه لطلب يدها للزواج. وافقت العنود على الزواج من الخادم، رغم استغراب والدها ورفض أخواتها. وتزوجت العنود الخادم ولم تظهر للعائلة لمدة شهر. عاد الخادم إلى الشيخ حمد بعد شهر، وهو يلهث ويرفض العودة إلى بيت العنود. ظن الشيخ أنه كان سعيداً، فسأله عن سبب غيابه. قال الخادم: «في النهار حبة حبة، وفي الليل بين يديه». ثم أوضح الخادم

كان هناك رجل فقير يعيش في الصحراء مع بناته السبع،

بيت أبيها، ووعدت أنها ستنجب ولداً يجعله يطحن الحب، وأن يولد حصانه من مهرتها ويركبه ابنها. بعد ذلك، خططت العنود للهروب عندما علمت بأن الشيخ حمد سيسافر، وتعاونت مع العجوز أم هيلانة لتزويج الشيخ حمد منها. تزوج الشيخ حمد العنود وقضى معها أسبوعاً دون أن يعرف هويتها الحقيقية. هربت العنود مع أم هيلانة، ولم يتمكن الشيخ من العثور عليها. وعاد الشيخ غاضباً ونقل العنود وأهلها إلى الإسطبل، الذي حولته إلى قصر. ودعت العنود الشيخ على الغداء لكنها لم تظهر، فخرج قائلاً، سنرى كيف ستحقق تحديها. بعد شهر، ظهرت أعراض الحمل على العنود وعلى الفرس. وولدت العنود ولداً سمته «فارس»، وأعطت ولدها لأختها لتربيه حتى لا ينكشف السر وتخسر التحدي. وصلت شائعات إلى الشيخ حمد بأن العنود أنجبت ولداً، فأرسل أخواته للتأكد. رحبت العنود بأخواته وطبخت لهن وأحضرت البخور والعطور. وتأكدت

Abu Dhabi Heritage Authority



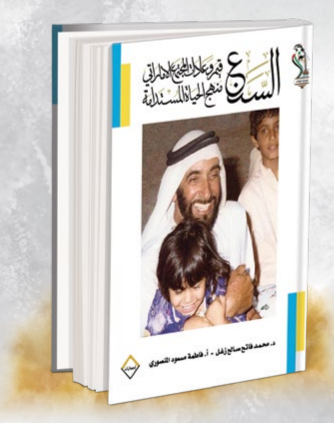
وَضَعت هيئة أبوظبي للتراث خُطّةً لرفد المشهد الثقافي الإماراتي بإصدارات متنوعة تَخُصُّ تراث الإمارات وتاريخها؛ قَصْدَ إغناءِ المكتبة التراثية الإماراتية، وفَتْح منافذَ معرفيةٍ جديدةٍ أمام الباحثين، وتدعوهم إلى طباعة كتبهم وتسهيل نشرها، ليشارك بها في المعارض والفعاليات الثقافية. ويُقدِّمُ لمؤلِّف الكتاب مكافأةً مالية تتراوح بين (10000 - 15000 درهم إماراتي).

#### شروط النشر:

- أن يَتَّصف موضوع الكتاب بالجدّة، والموضوعية، وشمول المعالجة، والفائدة المعرفية.
  - ألا يكون الكتاب منشوراً سابقاً، أو مُقدَّماً للنشر في جهة أخرى.
    - أن تكون لغةُ الكتاب العربيّةَ الفصيحة المُصحَّحة لغوياً.
      - ألا يكون الكتاب مترجَماً.
- أن يلتزم الكتاب بالمنهجية العلمية في التأليف، والأمانة العلمية، والنهْل من المصادر الأصيلة، وتدوين الهوامش أسفل كلّ صفحة.
  - أن تُدوَّن المصادر والمراجع في نهاية كل كتاب.
- أن يُرسَل الكتاب بصيغة الوورد، مرفَقاً بملخَّص من نحو مئتى كلمة باللغة العربية، وبنبذة مختصرة عن سيرة المؤلِّف العلمية.
  - أن يكون عدد كلمات الكتاب بين 30 و70 ألف كلمة.
- تَتَولَّى هيئة تحكيم مختصة مراجعةَ الكتاب وتقييمَه وإصدارَ قرار نهائي بشأن طباعته خلال شهرين من تاريخ إرساله. وفي حال الموافقة، يلتزم الكاتب بإجراء التعديلات المقترحة.
  - مدة العقد خمس سنوات.
  - تُرسَل الكتب بصيغتَى Word و PDF إلى الإيميل التالي: torathbook@ehcl.ae

# خروفة العنود وتحدي الشيخ حمد

أن العنود عذّبته بطحن الحب طوال النهار وربطه على عمود البيت في الليل، فطلقها وعاد. تحدت العنود الشيخ حمد بالزواج بشرط أن يهجرها وتبقى في



# قَمْ وَعَالِمَا الْجُنْعُ الْمَالِمَا الْمُعَالِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلْمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلْمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِمُ الْ

كتاب «السَّنع: قِيَم وعادات المجتمع الإماراتي منهج الحياة المستدامة» ينطلق من مقولة المغفور له الشيخ زايد - طيّب الله ثراء - بأنّ «الثروة الحقيقية للأمة هي في رجالها»، وكذلك من مقولة الشيخ محمد بن زايد، رئيس الدولة - حفظه الله: «القِيَم والعادات والأخلاق والتفاني موجودة في كل مواطن وبيت وعائلة». ويُشكِّل هذا الكتاب مساهمةً رائدة لنادي تراث الإمارات ومركز زايد للدراسات والبحوث في مقاربة السَّنع الإماراتي بوصفه منهج حياة إماراتية مستدامة. ويأتي الكتاب في مقدمة، وثلاثة أبواب، وخاتمة. يتناول الباب الأول بفصليه مفهوم التراث الشعبي؛ أدباً وألغازاً وأهازيج ومأثورات وفنوناً وعادات وتقاليد ومعتقدات ومعارف شعبية. كما يقف على التراث بوصفه هوية ثقافية للأجيال، مُذكّراً بالموقف الرسمي للدولة ومؤسساتها وموقف الشعب الإماراتي من التراث. ويتطرق الباب الثاني بفصوله الثلاثة إلى أهميّة السَّنع الإماراتي في بناء شخصية الإنسان الإماراتي، وإلى قواعد السنع في الكلام والسلوك؛ فهي جميعاً تَدعو إلى الرجولة وما يرتبط بها من مفاهيم جوهرية كالاحترام والإخلاص وغيرهما، وما لذلك كلِّه من آثار إيجابية على الفرد والأسرة والمجتمع قاطبةً. ويقف عند الشعر الشعبي وفارسه الشيخ زايد، وكذلك عند شعراء الحكمة الإماراتيين. ويُخصَّصُ البابُ الثالث للحديث عن القوة الناعمة الإماراتية بوصفها من منجزات السَّنع - التاريخ والأصالة وآفاق المستقبل، والدعوة إلى التسامح ووثيقة الأخوة الإنسانيّة وغيرها.